= =1
WaaTha
hns ]
S W

L 71 K L ]
N Vi Vot Vol

i

£

=T

7
PV U NI VE RS AL

Manuel Lardizabal y Uribe

Discurso sobre las penas

2003 - Reservados todos los derechos

Permitido el uso sin fines comerciales


http://www.biblioteca.org.ar/

Manuel Lardizabal y Uribe

Discurso sobre las penas

contraido a las leyes criminales de Esparia, para facilitar su reforma

Non enim profecto ignoras legum opportunitates, et medelas pro temporum moribus, et
pro rerum publicarum generibus, proque vitiorum, quibus medendum est fervoribus mutari
atque flecti, neque uno statu consistere; quin ut facies coeli, et maris ita rerum atque
fortunae tempestatibus varientur.

Sext. Caecil. apud A. Gell. Noct. Attic. XX. 1.

Prélogo

I. Nada interesa méas a una nacion, que el tener buenas leyes criminales porque de ellas
depende su libertad civil y en gran parte la buena constitucion y seguridad del Estado. Pero
acaso no hay una empresa tan dificil como llevar a su entera perfeccion la legislacion
criminal.

I1. Las pasiones siempre vivas de los hombres, y la malicia infinitamente variable, que
encierra en sus profundos y tortuosos senos el corazén humano, producen naturalmente la
perfidia, el dolo, las disensiones, la injusticia, la violencia, la opresion, y todos los demas
vicios y delitos, que al paso que perturban el sosiego y seguridad de los particulares, tienen
en una continua agitacion y peligro a la republica.

I11. Contener, o prevenir estos malos efectos; encadenar la fuerza y la violencia con
lazos suaves, pero fuertes; sujetar las voluntades de los hombres sin perjudicar su justa
libertad: conciliar el interés comun de la sociedad con los derechos particulares de los
ciudadanos; combinarlos de suerte, que no se destruyan mutuamente con su oposicion;
dirigir y manejar con destreza las pasiones de los hombres, haciéndolas servir también, si
fuere necesario, al bien publico, son los verdaderos objetos y el noble fin de toda
legislacién criminal.

IV. Pero jcuantos obstaculos y cuantas dificultades no deben ofrecerse a un legislador en
la ejecucion de una empresa tan ardua como sublime! Para conseguirla es necesario un
penoso y prolijo estudio de la filosofia, de la moral, de la politica; un conocimiento exacto
de la justicia esencial y primitiva escrita en el Codigo de la naturaleza, fuente y origen de
toda legislacion; una ciencia cabal de las relaciones e intereses mutuos que debe haber entre



la sociedad y sus individuos, y sobre todo un profundo estudio y conocimiento del corazén
del hombre, el mayor enigma y mas dificil de descifrar que hay en toda la naturaleza.

V. A vista de esto no debe causar admiracién, que las leyes criminales de la mayor parte
de los Estados de la Europa sean tan informes, y estén todavia tan distantes de su
perfeccion; lo que se extrafiard mucho menos, si se advierte, que algunas de estas leyes han
sido efecto de la casualidad, o de urgencias momentaneas y pasajeras, otras (y éstas son las
mas) han sido hechas en unos tiempos tenebrosos, en que por una grande ignorancia, cuyos
efectos necesarios son la ferocidad en las costumbres y la crueldad en los &nimos, se creia,
que para contener los delitos, y refrenar las pasiones de los hombres, no podia haber otro
medio que la fuerza, el rigor, la dureza, la severidad, el fuego y la espada. En unos tiempos,
en que la venganza pronunciaba, y la colera ejecutaba los juicios.

VI. Esta ha sido la suerte fatal y necesaria de todas las legislaciones criminales de la
Europa después de las irrupciones de los Barbaros, y ésta tocd también por consiguiente,
como era preciso, a la nuestra. Sin embargo, creo que con verdad puede decirse, que con
todos sus defectos ninguna hay que tenga menos, y para convencerse de ello, basta leer con
cuidado la Partida séptima y el libro octavo de la Recopilacion, cotejando sus leyes con las
penales de otras naciones.

VI1. Pero despues que el estudio de la filosofia, de la moral, de la politica, de las letras
humanas, y de las ciencias naturales, habiendo ilustrado mas los entendimientos, suavizo
también, y moderd las costumbres; después que dio a conocer todo el precio de la vida y de
la libertad del hombre, y se sustituyé ésta a la esclavitud, igualmente que la humanidad y la
dulzura a la severidad y al rigor, no podia ocultarse ya la indispensable necesidad de
reformar las leyes criminales, de mitigar su severidad, de establecer penas proporcionadas a
la naturaleza de los delitos, a la mayor sensibilidad de los hombres, y al diverso caracter,
usos y costumbres que habian adquirido las naciones.

VIII. Este conocimiento ha producido una fermentacion general en la Europa, y hemos
visto a los Principes, a los Cuerpos, y a los particulares dedicarse con todo empefio, y como
a porfia a erigir por todas partes monumentos ilustres a la humanidad, que haran eterna su
memoria. En Rusia, en Alemania, en Prusia, en Suecia, en Polonia, en Toscana ha habido
una feliz revolucion en los Cuerpos de las leyes; se han reemplazado muchas antiguas con
otras nuevas acomodadas a las actuales circunstancias, y se han substituido en algunos de
estos Estados a voluminosas compilaciones por ordenanzas sencillas, claras y en poco
ndmero.

IX. Las Academias y Sociedades proponen asuntos dirigidos al mismo fin, y ofrecen
premios a los que con mas acierto los desempefiaren. Muchos particulares, empleando
dignamente y con verdadera utilidad su instruccion y talentos, han consagrado también sus
vigilias y tareas al bien de la humanidad y a la felicidad de los pueblos, y han ilustrado con
sus escritos ésta tan importante como noble parte de la legislacion, tratando materias
concernientes a ella, que, sin embargo de su importancia y necesidad, estaban o muy
descuidadas o enteramente abandonadas.



X. La lectura de varias de estas obras, que han llegado a mis manos, y el estudio que he
tenido que hacer de nuestras leyes criminales, para formar extractos de todas ellas,
mandados ejecutar por orden superior, con el fin de reformarlas, me suscitaron el
pensamiento de escribir el presente Discurso, en el cual aprovechandome de las luces que
he adquirido en las expresadas obras y en las mismas leyes, he procurado exponer
metddicamente aquellos principios y maximas generales, que pudiendo servir para la
reforma, sean al mismo tiempo adaptables a nuestras costumbres y a la constitucion de
nuestro Gobierno.

XI. Seria superfluo y enteramente inatil mi trabajo, si no hubiera procurado aplicar,
como lo he ejecutado, en cuanto me ha sido posible, estas maximas y principios a nuestras
leyes penales, ya indicando las que me parece que deben reformarse, ya apoyando los
principios y méaximas propuestas con la autoridad de las mismas leyes, con el fin, en esto
segundo, de hacer ver de algun modo la verdad de lo que he dicho antes, que entre todas las
legislaciones criminales de la Europa, que no se han reformado en estos tiempos, ninguna
hay menos defectuosa que la nuestra. Y no seria dificil hacer ver también, si fuera
necesario, que algunas méaximas que se establecen y adoptan hoy como utiles y nuevas, se
hallan autorizadas y consagradas de tiempo inmemorial en nuestras leyes patrias.

XI1. Conozco la cortedad de mis talentos y toda la dificultad del asunto que he
emprendido. Estoy muy distante de creer que he acertado a tratarle con la dignidad y
perfeccion que merece. Sé también, que no faltan en la nacién Magistrados sabios,
Profesores y Letrados instruidos, capaces por su erudicién y talento, no sélo de corregir los
yerros y defectos en que yo habré incurrido, y de suplir todo lo que falta a este Discurso,
gue sujeto gustosamente a su censura; sino también de hacer efectiva con las luces que
puede ministrarles su experiencia, su prudencia y sabiduria, una reforma de nuestras leyes
completa y digna del siglo en que vivimos.

XI11. Si yo lograra excitar su emulacién, su diligencia y su celo por el bien publico, y
convertirlo hacia esta parte que tanto interesa a la humanidad, habria constituido uno de los
fines que me he propuesto en la publicacion de este Discurso, y también el fruto de mi
trabajo, con el cual s6lo aspiro a manifestar practicamente mis eficaces deseos de contribuir
en cuanto me sea posible, a la conclusion de una obra, de que tanta utilidad debe seguirse a
la patria y me creeria bastante feliz, si hubiese acertado a suministrar algunos materiales
para este gran edificio.

Introduccién

... absistere bello,

Oppida coeperunt munire, et ponere leges,
Ne quis fur esset, neu latro, neu quis adulter.
Horat. 1. satyr. 3. v. 99.



1. Si el hombre, que nacid para vivir en sociedad, fuera siempre fiel en cumplir con las
obligaciones que le impone la naturaleza y la misma sociedad, para hacerle feliz, no seria
necesaria una autoridad superior que le compeliese a aquello mismo que voluntariamente
debiera hacer. Pero agitado violentamente de sus pasiones, y poseido de un ciego y
desordenado amor de si mismo, esta haciendo siempre continuos esfuerzos para traspasar
los justos limites que le han puesto la equidad, la justicia y la razén. Y éste es el verdadero
origen de las Potestades Supremas, sin las cuales, ni la sociedad podria subsistir, ni gozar
en ella el hombre de su verdadera libertad, la cual precisamente consiste en una perfecta
obediencia y entera sujecion a las leyes dictadas con equidad y con justicia.

2. De aqui es, que la potestad legislativa se ha mirado siempre como el mas noble e
inseparable atributo de la Soberania. Pero como a los Reyes y Principes, segln se explica el
sabio Rey D. Alonso les confié Dios el Sefiorio sobre los pueblos, porque la justicia fuese
guardada por ellos, esto es, para que con su proteccion y gobierno los hagan felices y los
conserven en quietud y seguridad, deben siempre dirigir todo su conato y desvelos a este
importante y saludable fin, y para conseguirle es necesario, que las leyes con que han de ser
gobernados los pueblos se acomoden a la republica, y no la republica a las leyes.

3. Esta maxima cierta y constante, hablando de la legislacién en general, lo es mucho
mas si se contrae a las leyes criminales, de cuya bondad depende inmediata y
principalmente la seguridad de los ciudadanos, y, por consiguiente, su libertad. Por eso un
sabio y prudente legislador en el establecimiento de las expresadas leyes debe tener siempre
presente la religion, el caracter, las costumbres y el genio de la nacion que gobierna. Hasta
la situacion y el clima del pais deben tener influencia en las leyes penales respecto de
ciertos delitos: no tanta a la verdad como algunos autores han querido darle; pero ni tan
poca o ninguna como pretenden otros, pues no se puede dudar que el clima influye en la
organizacion fisica, y por consiguiente en la moral de los hombres, siendo ésta la razén por
la que en unos paises suele abundar mas que en otros cierto genero de delitos.

4. Una nacion barbara, feroz e ignorante pide diversas leyes, diversas penas y castigos,
gue una nacion culta, ilustrada, y de costumbres moderadas y suaves. Las leyes Regias
hechas en la fundacion de Roma, como que se hacian para unos hombres fugitivos, para
esclavos y forajidos, de que se compuso aquella famosa ciudad en sus principios, eran muy
severas, como convenia a la constitucion y caracter de la sociedad en que se establecian.
Pero después que con la expulsion de los Reyes, y Gltimamente con la de los Decenviros
fue arrojada también la tirania a que estos aspiraban; después que el espiritu republicano
introdujo mas ilustracién y mejores costumbres en Roma, sus leyes fueron méas moderadas.
Las penas de sangre y fuego, que para afirmar su sistema de dominacion trasladaron los
Decenviros de las leyes Regias a las de las doce tablas, aunque no fueron derogadas
expresamente, quedaron del todo inutilizadas por la ley Porcia, y no hubo jamas pueblo
alguno, como dice Tito Livio, que amase mas la moderacién en las penas.

5. Fuéronse introduciendo después con el tiempo en el gobierno de Romay en su
disciplina militar varios abusos y relajaciones, que, infaliblemente, debian causar algin dia
la ruina del Imperio. Pero ésta se anticip6 con las violentas irrupciones de las diversas



naciones del norte, que, a manera de un torrente impetuoso, que destruye cuanto encuentra,
inundaron en sangre humana toda la Europa dejando impresas por todas partes las funestas
sefiales de su barbara ferocidad. Destrozaron el vasto y poderoso Imperio de Roma'y
abolieron con su nombre su dominacion.

6. Después de una catastrofe tan horrorosa como sangrienta, la Europa mudo
enteramente de semblante, y quedd sumergida en la mas profunda ignorancia. Apenas
habian quedado ya algunos confusos vestigios, que después se extinguieron totalmente, de
la politica, de la jurisprudencia, de las artes y ciencias de los romanos. Todo era ya nuevo,
todo diverso: nuevas formas de gobierno, nuevas costumbres, nuevos usos, nuevas lenguas,
nuevos nombres de hombres y de paises, nuevas divisiones de tierras, y lo que a todo esto
era consiguiente, nuevas leyes también.

7. La nueva division de tierras produjo el gobierno feudal desconocido hasta entonces, el
cual por su naturaleza misma, y en su constitucion, aun la méas perfecta, contiene ciertos
principios de disolucién, de independencia y de anarquia, los cuales, manifestandose con el
tiempo, produjeron innumerables desérdenes y disensiones; de suerte que un reino
considerable por su extension y por su poder, estaba dividido y como desmembrado en
tantas dominaciones particulares, cuantos eran los Barones poderosos que le componian.

8. Estos suscitaban continuas quejas y disturbios, aspirando siempre a la absoluta
independencia del Soberano, de quien arrancaban por la fuerza exorbitantes privilegios, que
al paso que aumentaban la autoridad y poder de los Sefiores particulares debilitaban
notablemente el de la Corona, y la imposibilitaban para poderse oponer a semejantes
usurpaciones, con las cuales se afirmd y consolidé un sistema de gobierno absurdo y
funesto, que la violencia habia establecido.

9. En una independencia y anarquia feudal semejante, en donde no habia un interés
comun gue uniese a los miembros principales con la cabeza: en donde por el contrario eran
tantas las causas de discordia y division, se levantaban por todas partes y con leves
motivos, quejas, celos y desavenencias, que turbaban la tranquilidad publica y causaban
innumerables males al Estado.

10. Los Barones, llenos de orgullo y fiereza, tenian por indecoroso a su jerarquia tomar
satisfaccion de las injurias personales y vindicar sus demas derechos de otro modo que con
su espada, y se arrogaron con igual violencia que injusticia el barbaro derecho de hacerse la
guerra unos a otros por su propia autoridad, y le sostuvieron siempre con obstinacion,
porgue le miraban como el mayor privilegio de su clase y la mas notable sefial de su
independencia.

11. Veianse por todas partes fortalezas y castillos, construidos, no tanto para resistir a
los enemigos exteriores de la patria, cuanto para defender a los habitantes de las
hostilidades domésticas, que naciendo unas de otras, se multiplicaban prodigiosamente, y
tenian el Estado hecho un teatro sangriento de guerras intestinas, que encendidas por
resentimientos particulares, se sostenian con todo el furor y animosidad, que es natural a
unos hombres de costumbres feroces, que no conocen mas ley que la fuerza, ni mas razon
que su capricho.



12. Una gran parte de las gentes del pueblo estaban reducidas a la dura y miserable
condicidn de esclavos, y las restantes eran tratadas como si efectivamente lo fuesen. Los
nobles, que para conservar sus usurpaciones hechas a la Corona necesitaban recurrir
continuamente a la fuerza, miraban con desdén todo ejercicio que no era el de las armas; no
conocian mas artes que el militar, ni cultivaban otras ciencias que la de la guerra. Los
Soberanos, despojados casi enteramente de sus prerrogativas y derechos legitimos, no
tenian toda la autoridad y poder necesario para oponerse a las usurpaciones de los
poderosos, para mantener el orden publico y para sostener el curso regular de la justicia.

13. Todo contribuia a perpetuar la ignorancia, y por consiguiente la ferocidad en las
costumbres; todo conspiraba a obstinar los animos, a hacer a los hombres duros, feroces y
vengativos, y a que mirasen las acciones mas crueles y barbaras con una indiferencia
enteramente ajena de la humanidad.

14. Tal era el estado de Espafia y de toda la Europa, cuando se establecieron la mayor
parte de nuestras leyes penales; asi que no debe causar admiracion, que en ellas se
encuentren tantas penas capitales, tantas mutilaciones de miembros, tantos tormentos, tanto
rigor y severidad, que mas parece que se escribieron con sangre y con la espada, que con
tinta y con la pluma. Pero asi lo pedian las circunstancias del tiempo, el caracter y
costumbres de los pueblos.

15. Las penas suaves y moderadas ¢qué impresion podrian hacer en unos animos, o
envilecidos con la esclavitud, o llenos de ferocidad y elacion con la excesiva libertad e
independencia? Unos hombres endurecidos con el continuo ejercicio de las armas,
acostumbrados a ver con indiferencia derramar la sangre de sus conciudadanos, a vengar
con crueles y sangrientas guerras sus injurias personales, ;,cOmo podrian ser contenidos con
unas leyes que no respirasen igualmente horror, sangre y fuego por todas partes?

16. La suavidad y dulzura en tales circunstancias seria tan indtil y perniciosa, como el
demasiado rigor y severidad en una nacion culta y civilizada, porque las penas deben
proporcionarse al estado de los pueblos y a la sensibilidad de los hombres, la cual se
aumenta con la ilustracion de los entendimientos, y a proporcidn que se aumenta la
sensibilidad se debe disminuir el rigor de la pena, cuyo fin es sélo corregir con utilidad y no
atormentar a los delincuentes.

17. De todo lo dicho resulta, que las leyes penales que establecieron nuestros mayores,
aunque muy rigidas y severas, no merecen propiamente hablando, la nota de crueles,
porgue las circunstancias del tiempo pedian toda su severidad, y eran proporcionadas al
caracter de dureza y ferocidad, propio entonces a todas las naciones de Europa. Pero esto
mismo hace ver manifiestamente, que el estado actual de la nacion, sus diversas
costumbres, genio y caracter estan clamando por la reforma de las expresadas leyes.

18. Los estragos y calamidades que causaba la division y anarquia, habian llegado a lo
sumo del mal. En este estado, segun el curso natural de las cosas humanas, o debia perecer
la sociedad, 0 empezar a hacer progresos hacia su bien. Para felicidad del Género humano



sucedio esto segundo, y fueron muchas las causas que concurrieron, aungque sucesivamente
y con gran lentitud a esta feliz transformacion.

19. A medida que los Soberanos, ya abiertamente, ya por medios indirectos y politicos,
iban recobrando poco a poco sus antiguas prerrogativas y legitimos derechos, se aumentaba
insensiblemente su poder, y se disminuia a proporcién la exorbitante autoridad de los
nobles. Estos por el contrario, ya haciendo vivas representaciones, ya resistiendo a fuerza
abierta, procuraban sostener su independencia y sus mas enormes privilegios, entre los
cuales uno de los mas peligrosos a la sociedad, y que mas obstaculo ponia a la potestad
Real, era el derecho que se habian arrogado de hacerse la guerra privadamente, y terminar
sus diferencias con la espada; por cuyo motivo los Soberanos, valiéndose de todos los
medios posibles, al cabo de muchos esfuerzos y de muchisimo tiempo lograron extinguir
esta préctica perniciosa y funesta a la humanidad.

20. No lo era menos el extravagante y absurdo modo de proceder por el combate
judicial, que hacia depender de la fuerza o de la ventura la honra y la vida de los hombres.
Extinguido este abuso igualmente, y desterradas también las pruebas de agua y fuego, que
habia introducido la ignorancia y fortalecido la supersticion, tomo la administracion de la
justicia una forma mas regular: los Tribunales y Magistrados fueron mas respetados, sus
decisiones eran arregladas a leyes fijas y conocidas, y se sustituyeron en los juicios por
pruebas justas y legales las barbaras y supersticiosas.

21. Destruidas estas principales causas que fomentaban la dureza y ferocidad en las
costumbres, volvid la razén a ejercer su imperio sobre los hombres, y todos los
adelantamientos que habia en la sociedad eran otros tantos pasos que ésta daba para llegar a
la humanidad, civilizacion y cultura, que es el principal distintivo de nuestro siglo, y que
dara en los venideros abundante materia para sus mayores elogios.

22. En medio de tanta luz no podian desconocer ya los hombres sus verdaderos
intereses, y haciendo siempre entre ellos continuos progresos la ilustracion junto con la
humanidad, llegaron a conocer que las penas de sangre y fuego, necesarias en otro tiempo
para contener o para castigar los delitos, no eran ya ni convenientes ni proporcionadas al
nuevo caracter y diversas costumbres, que habia adquirido la nacion.

23. Por esto, muchisimas de nuestras antiguas leyes penales fueron perdiendo
insensiblemente su vigor, hasta haber llegado a quedar enteramente anticuadas y sin uso
alguno; sefial cierta de la transformacion que habia experimentado la sociedad. Pero como a
las penas antiguas no se sustituyesen otras nuevas por la puablica autoridad, debia resultar,
precisamente, o una entera impunidad de los delitos 0 una inconstancia y voluntariedad en
su castigo; males entrambos capaces de causar muchos y muy graves perjuicios a la
republica.

24. Un dafio tan notable no podia ocultarse a la sabia penetracion del ilustrado y
benéfico Monarca, que felizmente nos gobierna. Este Principe piadoso, padre
verdaderamente de la patria, cuyos desvelos paternales se extienden hasta los mas remotos
lugares de su dilatado Imperio, no podia dejar de ocurrir con sus saludables providencias a
tan grande mal: y queriendo dejar a la posteridad este nuevo monumento del celo



infatigable, con que por todos modos procura incesantemente el mayor bien y felicidad de
sus vasallos, después de haber tomado varias y acertadas providencias para impedir la
abominable desercion que hacian a los Moros muchisimos de los desterrados a los presidios
de Africa, abandonando torpemente su patria y su religion, encarg6 al Tribunal Supremo, a
quien tiene fiada la administracion de justicia y el gobierno de sus pueblos, que tratase y
consultase sobre los medios de hacer una reforma en la jurisprudencia criminal.

25. Este sabio y respetable Senado conocid, desde luego, con su acostumbrada
penetracion y discernimiento, que para hacer una reforma, cual convenia a las benéficas
intenciones del Soberano, y que no fuese voluntaria y caprichosa, era indispensable tener a
la vista todas las penas que en diversos tiempos se han impuesto a los delitos, y las
alteraciones que ha padecido este importante ramo de la legislacion. Con este fin se digno
de mandarme, que formase un extracto puntual y circunstanciado de todas las leyes penales
que se han publicado en los principales Cuerpos de nuestro Derecho desde la dominacion
de los Godos hasta el tiempo presente.

26. Procuré desempefiar este apreciable encargo con toda la puntualidad y exactitud que
me fue posible; y habiendo merecido mi trabajo la aprobacion de tan sabio Tribunal,
alentado con su benignidad, me resolvi a hacer algunas reflexiones sobre el asunto en el
presente Discurso, que dividire en cinco capitulos. Trataré en el primero de la naturaleza de
las penas, de su origen, y de la facultad de establecerlas y regularlas, que reside en las
Supremas Potestades; en el segundo de las cualidades y circunstancias que deben concurrir
en ellas para ser Utiles y convenientes; en el tercero de su objeto y fines; en el cuarto de su
verdadera medida y de la de los delitos. Finalmente, en el quinto, trataré de los diversos
géneros que hay de penas y de cuales de ellas pueden usarse o no con utilidad de la
republica.

Capitulo |
De la naturaleza de las penas, de su origen, y de la facultad de establecerlas y regularlas

1. Entre las diversas etimologias que se dan a la palabra pena, la mas cierta, o al menos
la mas probable, es que trae su origen del nombre griego [poiné], o segun el dialecto dérico
[poind] del cual se formé el latino poena, que pasé a nosotros sin mas alteracion que la de
haber perdido la o del diptongo; asi como del verbo griego [poinéo] se formé el latino
punio, y de su infinitivo punire el verbo castellano punir, aunque ya no esta en uso.

2. A esta etimologia es muy conforme la definicidn o descripcion que algunos autores
hacen de la pena, la cual no es otra cosa, que el mal que uno padece contra su voluntad y
por superior precepto, por el mal que voluntariamente hizo con malicia, o por culpa. Es
pues de naturaleza de la pena, segun esta definicion, que haya de imponerse por una
potestad superior, porque es la ejecucion de una sentencia judicial, y por consiguiente no
hay pena sin ley, no hay ley sin legislador, ni legislador sin superioridad. Asimismo, es
necesario que sea contra la voluntad del que la padece, porque sin esta circunstancia dejaria



de ser pena. No es pena la que se padece voluntariamente, dice Quintiliano. De todo lo cual
se infiere, que no deben contarse en el nimero de las penas, ni la venganza que
privadamente toma uno de otro por algin dafio que le haya hecho, ni las mortificaciones y
penitencias voluntarias, ni las incomodidades y males que resultan de ciertos vicios y
delitos, ni las calamidades que suelen acontecer natural o indirectamente a los hombres.

3. También es de naturaleza de la pena, segun la definicidn, que haya de imponerse al
mismo que causé el mal, ya en su cuerpo, ya en su estimacion, ya en sus bienes; y por
consiguiente a ninguno puede imponerse pena por delito que otro haya cometido, por
enorme gue sea. Igualmente es de naturaleza de la pena, que para incurrir en ella se cause
algln dafio o perjuicio, y que este dafio se haga voluntariamente y con malicia o por culpa,
porque faltando estos requisitos no hay moralidad en las acciones humanas, y, por
consiguiente, tampoco hay imputabilidad. De lo dicho se infiere, que nunca puede
imponerse pena a los actos puramente internos, ni a las acciones externas que, 0 son
positivamente buenas, o verdaderamente indiferentes, o se ejecutaron sin deliberacion
alguna. De la aplicacién de todos estos principios y de las consecuencias que de ellos se
deducen, se tratara con distincion en el progreso de este Discurso en sus lugares
correspondientes.

4. Establecida la naturaleza de las penas, examinemos su origen, y el de la facultad de
establecerlas y regularlas. EI Baron de Puffendorff y Heineccio prueban contra Grocio, que
en el estado natural no puede haber penas propiamente hablando, porque éstas suponen,
como hemos dicho, superioridad, lo que no puede verificarse en el estado natural, por ser en
él todos iguales; y aunque cada uno puede en este estado rechazar la fuerza con la fuerza, y
perseguir a su enemigo hasta ponerle en disposicion de que no lo pueda dafiar, quitandole
también la vida si para ello fuere necesario, esto no es pena, sino una defensa, o venganza
tomada por derecho de la guerra, asi como aun después de establecidas las sociedades, en
que no es licito a ninguno tomar la venganza por su mano, los Principes independientes,
gue no reconocen superior, vengan mutuamente sus injurias, y las que se hacen a sus
vasallos por los que no son subditos suyos con la fuerza y con las armas por derecho de la
guerra ya ofensiva, ya defensiva, sin que los males que esta causa, sean, ni puedan llamarse
penas. Es pues necesario buscar el origen de éstas después del estado natural en el
establecimiento de las sociedades.

5. En efecto, cuando los hombres por evitar las incomodidades y males que
necesariamente trae consigo la vida solitaria, se unieron en sociedad, es evidente, que para
gue ésta pudiera conservarse, todos y cada uno de ellos renunciaron voluntariamente a una
parte de su libertad, depositdndola en manos de la comunidad, o de la cabeza que eligieron,
para poder gozar con mas seguridad de la otra parte que se reservaban. Debieron por
consiguiente estipular con este acto, a lo menos tacitamente, por ser un medio
esencialmente necesario para conseguir el fin que se proponian, y muy conveniente a las
necesidades de los hombres, que todo atentado contra el bien comun y de los particulares
fuese castigado por la publica autoridad, porque las penas son las ancoras de la republica,
como elegantemente dice Demostenes.

6. Este es pues el fundamento y primer origen de las penas. Pero la facultad de
establecerlas y regularlas, que reside en las Supremas Potestades como un derecho



inmanente de la Majestad esencialmente necesario para el gobierno y conservacion de la
republica, dimana del mismo Dios, supuesta la formacion de las sociedades, y supuesta la
convencién de los hombres, que cedieron los derechos que les concedia el estado natural,
depositandolos en la Potestad publica para poder gozar de ellos con mas seguridad.

7. Las prerrogativas con que el Creador distingui6 al hombre entre todos los demas
vivientes y animales, y las necesidades a que al mismo tiempo le dejo6 sujeto, manifiestan
con evidencia, que le cre6 para que viviese en sociedad. La facultad de discurrir, de formar
ideas y conceptos, y de comunicarlos exteriormente por medio del inestimable don del
habla, ¢de qué utilidad y a qué fin podria servir, si los hombres hubiesen de hacer una vida
errante y solitaria sin comunicarse ni auxiliarse mutuamente en sus necesidades?

8. Débese pues considerar la sociedad, no como una cosa casual e indiferente al hombre,
sino como necesaria y conforme a su naturaleza y constitucion, e inspirada por el mismo
Creador. Y como esta sociedad no pueda subsistir sin alguna potestad y autoridad, es
necesario que Dios, cuyas obras no pueden ser imperfectas, y que es el duefio absoluto de
nuestras vidas y de nuestros bienes, haya comunicado una parte de su poder a los que son
establecidos en las sociedades para regirlas, pues si no hubiera quien con legitima autoridad
gobernara las republicas, harian los hombres una vida mas salvaje que las mismas fieras, y
pereceria en breve la sociedad.

9. Esta verdad dictada por la luz de la razon natural la confirma expresamente el oraculo
infalible de la revelacién. Oid vosotros los que gobernais los pueblos, dice el autor del libro
de la Sabiduria. Advertid, que el poder que teneis, le habéis recibido del Sefior, y la
dominacién del Altisimo, el cual examinara vuestras obras, y escudrifiara vuestros
pensamientos, porque siendo Ministros de su reino, no habéis juzgado con rectitud. No hay
Potestad, dice el Apdstol S. Pablo, que no venga de Dios, y asi todas las que hay, son
ordenadas por Dios; por tanto, el que resiste a la Potestad, resiste a las 6rdenes de Dios, y
los que resisten, se procuran por si mismos su condenacion. De esta doctrina infiere el
Apdstol, que los Principes son Ministros de Dios; y por eso es necesario, dice, estar sujetos
y obedientes a ellos, no s6lo por la ira (esto es por el temor y por la fuerza) sino también
por la conciencia.

10. El Apdstol S. Pedro manda a los siervos que obedezcan y sirvan a sus sefiores, no
solo a los que son buenos y moderados, sino también a los discolos, aunque los traten con
dureza y con rigor. Y si esto deben hacer los siervos con sus sefiores ¢con cuanta mas razon
deberan ejecutarlo los subditos con las Supremas Potestades? Asi lo creian, y asi lo
practicaron constantemente los cristianos de los primeros siglos, los cuales oprimidos por
los emperadores romanos, enemigos declarados de la religion cristiana, maltratados,
atormentados y cruelmente perseguidos, sin embargo de que no les faltaban fuerzas y poder
bastante para resistir la persecucion, nunca opusieron otra defensa que la paciencia y el
sufrimiento, y lejos de valerse de la fuerza y de excitar sediciones y alborotos contra los
emperadores, pedian a Dios constantemente por su salud, y por la prosperidad del Imperio,
y contribuian al mismo tiempo a sus victorias, haciendo prodigios de esfuerzo y de valor,
siempre que se trataba de pelear contra los enemigos de la patria y del Estado.



11. Estas méaximas, aunque justas y verdaderas, desagradaron demasiado a J. J.
Rousseau, el cual se propuso establecer otras diametralmente opuestas por fundamento de
su contrato social, declamando fuertemente para ello contra la religion cristiana, y
haciéndola de inferior condicion que el paganismo, y la misma secta de Mahoma, hasta
atreverse a decir, que tan facil es probar contra Bayle, que jamas se fund6 Estado alguno
que no tuviese la religion por basa, como contra Warburton, que la ley cristiana es en el
fondo mas dafiosa que util a la fuerte constitucion del Estado, porque el cristianismo no
predica sino esclavitud y dependencia, y su espiritu es demasiado favorable a la tirania.

12. La experiencia sola, que vale por muchos razonamientos, basta para desmentir estas
maximas y otras muchas igualmente absurdas, e impias, de que abunda el contrato social de
Rousseau, pues es evidente que la parte del mundo que profesa la religion cristiana es
puntualmente en donde no domina el despotismo y la tirania y en donde hay menos
esclavitud. Acaba de dar una prueba practica de esta verdad Joseph 11, Emperador de
Alemania, habiendo abolido la esclavitud en sus nuevos dominios. También ha abolido en
los suyos el Rey de Francia la servidumbre ascripticia con general aplauso de la nacion.
Pero no debe admirar, que un hombre enteramente poseido de un ciego y desordenado amor
a la inmoderada libertad e independencia, declame tanto contra una religién pura y santa,
gue pone la sumisién y obediencia a las legitimas Potestades entre sus mas recomendables
preceptos.

13. Si a los hombres inclinados ya por su naturaleza misma a la libertad e
independencia, se les quita el freno y saludable temor de la religion, ;qué puede esperarse
sino alborotos, sediciones y desordenes monstruosos, que teniendo en una agitacion
continua a la republica, la precipiten al cabo en la anarquia, y por consiguiente en su total
ruina? Tales son los gravisimos dafios y funestas consecuencias, que deben seguirse
naturalmente del contrato social en los términos que le establece Rousseau y los que le han
copiado despues.

Capitulo 11
De las cualidades y circunstancias, que deben concurrir en las penas, para ser Gtiles y
convenientes

1. De lo dicho en el numero 5 del capitulo antecedente resulta que toda sociedad se
compone precisamente de dos principios diametralmente opuestos, que son el interés
particular de cada individuo, y el general de toda la comunidad, los cuales estan siempre en
un continuo choque y conflicto, y se destruirian en breve, destruyendo al mismo tiempo la
sociedad, si por una feliz combinacion no se conciliasen estos dos intereses opuestos, y se
impidiese la destruccion del uno, disminuyendo la actividad del otro.

2. Este es puntualmente el fin y objeto de las leyes criminales, tan antiguas por esta
razén como la misma sociedad, y de las cuales, como se ha dicho, depende inmediatamente
la justa libertad del ciudadano, por consiguiente su verdadera felicidad. Mas para que estas
leyes consigan tan saludable fin, es necesario, que las penas impuestas por ellas se deriven



de la naturaleza de los delitos; que sean proporcionadas a ellos; que sean publicas, prontas,
irremisibles y necesarias; que sean lo menos rigurosas que fuere posible atendidas las
circunstancias; finalmente que sean dictadas por la misma ley.

3. Si las penas no se derivaren de la naturaleza de los delitos, si no tuvieren cierta
analogia con ellos, se trastornaran todas las ideas y verdaderas nociones de la justicia; se
confundiran las personas con las cosas, la vida del hombre con sus bienes: se apreciaran
éstos tanto 0 mas que su honra; se redimiran con penas pecuniarias las violencias y delitos
contra la seguridad personal: inconveniente, en que cayeron muchas de nuestras leyes
antiguas dictadas por el espiritu feudal, y que debe evitarse en toda buena legislacién, como
se dira después.

4 Triunfa la libertad, dice el Presidente Montesquieu, cuando las leyes criminales sacan
las penas que imponen de la naturaleza particular de cada delito, porque entonces cesa todo
arbitrio, y la pena no se deriva de la voluntad o del capricho del legislador, sino de la
naturaleza de la misma cosa; y asi no es el hombre el que hace violencia al hombre cuando
se le castiga, sino sus mismas acciones: reflexiones que habia hecho Cicerén mucho tiempo
antes.

5. Todos los delitos que pueden cometerse se reducen a cuatro clases: contra la religion,
contra las costumbres, contra la tranquilidad, y contra la seguridad pablica o privada. Los
delitos contra la religion (no los que turban el uso o ejercicio de ella, porque éstos, segun
sus circunstancias, perteneceran a la tercera o cuarta clase; sino los que son puramente
contra la religion y el respeto debido a ella, como juramentos, blasfemias, etc.) deberian
castigarse, para que la pena se derive de la naturaleza del delito, con la privacién de las
ventajas y beneficios que ofrece la misma religion a los que la respetan y reverencian, como
es la expulsion de los templos, la privacion de la sociedad de los fieles, etc.

6. No faltan ejemplos de esto en nuestras mismas leyes, La ley 8 tit. 1 lib. 1 de la
Recopilacion prohibe que se hagan duelos y Ilantos por los difuntos, desfigurando y
rasgando lascaras, mesando los cabellos y haciendo otras cosas semejantes, porque es
defendido, dice la ley, por la Santa Escritura, y es cosa que no place a Dios; y si algunos lo
hicieren, se manda a los Prelados adviertan a los clérigos, cuando fueren con la cruz a casa
del difunto, y hallaren que estan haciendo alguna cosa de las dichas, que se tornen con la
cruz y no entren con ella donde estuviere dicho finado; y a los que lo tal hicieren, que no
los acojan en las iglesias hasta un mes, ni digan las horas, cuando entraren haciendo dichos
Ilantos hasta que hagan penitencia «dello». La ley 32 tit. 9 Part. 1 al que fuere
excomulgado, y pasado un afio se mantuviese en la excomunion, le impone por pena, que si
tuviere patronazgo en alguna Iglesia, u otro derecho alguno que debiese recibir «della»,
piérdelo por todo aquel tiempo que dure en «descomunion.

7. Del mismo modo los delitos contra las costumbres se deben castigar con la privacion
de las ventajas y beneficios que ofrece la sociedad a los que conservan la pureza de ellas.
La verglenza, el oprobrio, el desprecio, la expulsion del lugar seran penas
correspondientes; asi como lo seran para contener los delitos que perturban la tranquilidad,
privar a los delincuentes de la misma tranquilidad, ya quitandoles la libertad, ya
expeliéndolos de la sociedad que perturban. Por la misma razon debe rehusarse la seguridad



al que perturba la de los otros, castigdndole con penas corporales, pecuniaria, o de infamia,
segun que €l perturbase la seguridad de la persona, de los bienes, o de la honra de sus
conciudadanos.

8. Pero hay algunos delitos que, correspondiendo por su naturaleza a una clase, las
circunstancias hacen que pertenezcan a otra. El juramento, por ejemplo, que por su
naturaleza es contra la religion, y pertenece a la primera clase, si de €l se siguiere perjuicio
de tercero, segun fuese este perjuicio, correspondera a la tercera o cuarta. El rapto, el
estupro, que son contra las costumbres, y pertenecen a la segunda, por la violencia que
causan y la seguridad que perturban, corresponden ya a la cuarta, y asi deberan castigarse
con las penas correspondientes a ellas.

9. Sucede también algunas veces, que las penas que se derivan de la naturaleza de los
delitos, 0 no son bastantes por si solas para escarmentar al delincuente, o no se pueden
imponer. Las penas religiosas, por ejemplo, podran tal vez no ser bastantes para contener a
los sacrilegos; entonces es necesario usar de penas civiles. El que invade los bienes de otro
sin perjudicarle en su persona, deberia ser castigado con penas pecuniarias; pero si no tiene
bienes, como sucede muchas veces, no debe quedar el delito impune. En todos estos casos y
otros semejantes es necesario imponer otras penas; pero procurando siempre apartarse lo
menos que sea posible de la analogia que debe haber entre la pena y el delito; regla que no
se ha observado en algunas de nuestras leyes. La ley 6 tit. 6 lib. 6 del Ordenamiento Real
manda, que si algunas personas ocuparen las rentas reales, que paguen la dicha toma con
intereses, y si no tuviere con qué pagar cumplidamente, que muera por ello. Lo mismo
determina la ley 1 tit. 17 Part. 2 acerca de los que ocultaren y se apropiaren algunos bienes
raices del Rey. Pero como quiera que sea, las excepciones arriba dichas no falsifican la
regla propuesta, pues generalmente hablando, siempre es cierto que las penas, para ser
utiles, deben derivarse de la naturaleza de los delitos, por ser el medio mas seguro para
guardar la debida proporcion, que es la otra cualidad que hemos dicho deben tener las
penas.

10. Disputan los Jurisconsultos sobre la proporcion que debe guardarse en la imposicion
de las penas. Comunmente dicen que la geométrica, a distincion de los contratos en los
cuales debe guardarse la aritmética. Pero esto no es tan constante, que muchas veces no se
observe lo contrario. En el contrato de sociedad, por ejemplo, se distribuyen las ganancias
con proporcién geométrica, y para resarcir el dafio causado por un delito se usara de la
aritmética. Bodino de la mezcla de estas dos proporciones formo otra tercera, que llamé
armonica, que es la que, segun él, debe guardarse en la imposicion de las penas, y que le
impugnan otros autores.

11. Pero prescindiendo de esta disputa, cuya decision no es necesaria para nuestro
asunto, lo cierto es que entre la pena y el delito debe haber cierta igualdad, a cuya
regulacion contribuyen todas las circunstancias que constituyen la naturaleza del delito, de
las que se tratara en su lugar correspondiente. Esta igualdad es la que llamamos proporcién
entre la pena y el delito es absolutamente necesaria, por ser el alma y el principal nervio de
toda buena legislacion criminal, la cual, faltandole esta proporcion, se destruira por si
misma, a manera de un vasto edificio, en el que los pesos menores se cargasen sobre las
mas fuertes columnas y los mas enormes sobre las mas débiles.



12. La razén misma dicta que el delito grave se castigue con mas severidad que el leve.
Si la ley no hace esta justa distincion en las penas, los hombres tampoco haran diferencia
entre los delitos, y de esta injusta igualdad resulta una muy singular contradiccion, cual es
que las leyes tengan que castigar delitos que ellas mismas han ocasionado, a la manera que
de Domiciano refiere Zonaras, que imponia la pena de adulterio a las mujeres de que €l
mismo habia abusado.

13. Las leyes, por ejemplo, que imponen pena capital indistintamente al ladrén que roba
y asesina en un camino, y al que se contenta sélo con robar, ¢cuantos asesinatos habran
causado, aunque contra su intencion, que no se habrian cometido si se hubiera guardado la
debida proporcidn en las penas? El ladron que sabe, que mate o no mate, ha de sufrir la
pena capital por sélo el hecho de haber robado en un camino, quita la vida al que roba,
porgue éste es un medio de ocultar su delito y evitar el castigo, o al menos de dificultar y
dilatar su prueba. Y he aqui como la misma ley expone la vida del hombre, por conservarle
sus bienes, y obliga a un facineroso a cometer dos delitos, cuando acaso sélo pensaria en
uno. Es verdad, que el que sale a robar a un camino no solo quita los bienes, sino que
también perturba la seguridad de la persona y la publica que debe haber en los caminos.
Pero esto lo que prueba, es que semejantes robos deben castigarse con mayor pena que los
que no tienen estas circunstancias; mas nunca probara que deba imponerse la pena capital,
porqgue la seguridad personal consta de muchos grados desde la perturbacién de la
tranquilidad hasta la privacion de la vida, los cuales nunca deben confundirse por las leyes;
de otro modo, una injuria personal, unos golpes, una herida deberian castigarse con la
misma pena que el homicidio.

14. Por regla general las leyes penales deben hacerse de modo que el que se determine a
cometer un delito, tenga algun interés en no consumarle, en no cometerle con ciertas
circunstancias que le hagan mas atroz y pernicioso, en no pasar de una atrocidad a otra.
Esto s6lo puede conseguirse por medio de una graduacion de penas proporcionadas a los
progresos que se hagan en la prosecucion del delito, a las circunstancias mas o0 menos
graves, y a la mayor o menor atrocidad. Las penas y los premios obran de una misma
manera en su clase, y producen respectivamente los mismos efectos, aunque de un modo
inverso. Si el mérito comun y ordinario se premia igualmente que el extraordinario y
singular, los hombres se contentaran con una mediania y nunca aspiraran a cosas grandes,
porque alcanzando lo mismo con poco trabajo que con mucho, les falta el estimulo e
interés, que regularmente suele ser el principal movil de la mayor parte de las acciones
humanas. Por la misma razon, si los delitos menores y menos cualificados se castigan con
igual pena que los mayores y mas atroces, con facilidad se llegara a los extremos, porque en
ellos suele darse més desahogo a las pasiones; por otra parte no hay mas que temer y, por
consiguiente, no hay tampoco un interés que estimule a contenerse en los medios.

15. Otra contradiccién, no menos singular, que causa la desproporcion de las penas, es
hacer impunes y mas frecuentes aquellos mismos delitos que con mas cuidado y esfuerzo
pretende extirpar la ley. Tal es el efecto que entre nosotros ha causado la pena capital
impuesta al hurto doméstico, al simple cometido en la Corte y al bancarrota fraudulento,
que oculta los bienes o se alza con ellos. Un hombre a quien un doméstico suyo le hace
algun hurto, que sabe, que si le acusa y se le prueba, le han de imponer la pena capital,



conociendo la infinita distancia que hay entre cincuenta pesos, por ejemplo, y la vida del
hombre méas miserable, temiendo los perpetuos remordimientos que le atormentarian si por
esta causa hiciese quitarle la vida, y temiendo también la censura de los demas y la nota en
gue justamente incurriria por semejante procedimiento, a menos de no estar enteramente
poseido de un vilisimo interés y despojado de todo sentimiento de humanidad, no se atreve
a denunciar el delito, y se contenta con echar de su casa al que le cometio, el cual con esta
confianza va haciendo lo mismo a cuantas partes va, y de esta suerte, en vez de contener los
hurtos domésticos la gravedad de la pena sélo sirve para fomentarlos con la impunidad. La
experiencia es la mejor prueba de la verdad de este discurso.

16. Si en lugar de la pena de muerte se impusiera otra proporcionada, los robados no
tendrian repugnancia en acusar, ni los testigos en deponer; se evitarian muchos juramentos
falsos, se castigarian mas seguramente los hurtos, y se corregirian muchos ladrones, que
ahora acaso se hacen incorregibles por la impunidad, y de hurtos domésticos pasan a
cometer otros delitos méas graves. Es verdad que la confianza que es preciso tener en los
domésticos, les da mas proporcién y facilidad para ser infieles, y por consiguiente es
necesario contener con el rigor esta facilidad. De aqui se infiere que los hurtos domésticos
deben castigarse con mas rigor que los simples; pero esto debe ser, guardando siempre la
analogia y debida proporcién entre la pena y el delito, la cual no se guarda ciertamente
imponiendo la pena capital.

17. Esta es también la causa, como hemos dicho, de la absoluta impunidad y frecuencia
de los bancarrotas fraudulentos. La ley que les impone la pena capital sélo sirve, como
otras muchas, para ocupar lugar en el Cuerpo del derecho. Hasta ahora no se ha visto en el
patibulo, como manda la ley, uno de estos tramposos; y no es porque con el rigor de la pena
se haya disminuido el numero de ellos, pues todos los dias se estan y viendo muchos, que
faltando torpemente a la fe, y burlandose de la justicia y de sus acreedores, dejan perdidos a
muchos que pusieron confianza de ellos. Para evitar estos excesos demasiado comunes,
seria conveniente imponer otra pena mas moderada y analoga al delito, pero que se
ejecutase irremisiblemente. Lo que se hace mas necesario en un tiempo en que
aumentandose cada dia con el lujo la corrupcién de las costumbres, se multiplican también
estos perniciosos devoradores de bienes ajenos con notable detrimento de la republica. Es
pues evidente que uno de los mas principales cuidados que debe tenerse en el
establecimiento o reforma de las leyes criminales, es que todas las penas se deriven de la
naturaleza de los delitos, y sean siempre proporcionadas a la mayor o menor gravedad de
ellos.

18. Un sabio legislador no imitara, ciertamente, a aquel emperador griego, de quien
refiere Nicéforo, que habiéndose suscitado una gran sedicién en Constantinopla, y
descubierto el autor de ella, le impuso la pena de azotes, y habiendo este mismo impostor
acusado falsamente a algunas personas de autoridad le condend a ser quemado. jExtrafia
graduacién entre el delito de lesa Majestad y el de calumnia! No es menos extrafa la ley de
los antiguos Saxones y Burgundiones, que castigaba con pena capital el hurto de un caballo,
de una colmena de abejas, o de un buey, y con multa pecuniaria la muerte de un hombre.
Semejantes leyes al paso, que por una parte manifiestan su crueldad, abren por otra una
puerta muy ancha a los mas atroces delitos.



19. Uno de los fines mas esenciales de las penas, como se dira después, es el ejemplo
que con ellas debe darse, para que sirva de escarmiento a los que no han delinquido y se
abstengan de hacerlo, y por esta razén hemos dicho, que deben ser publicas.
«Paladinamente debe ser hecha (dice una ley de Partida) la justicia de aquéllos, que
realizaren un hecho por que deban morir, para que los otros que lo vieren o lo oyeren,
reciban asi miedo y escarmiento diciendo el Alcalde o el Pregonero ante las gentes los
yerros porque los matan. No es ciertamente digna de imitacion la costumbre que Herodoto
refiere de los Lacedemonios, que ejecutaban los suplicios en medio de las tinieblas de la
noche. Los castigos secretos prueban impotencia y debilidad en el gobierno, o injusticia y
atrocidad en la pena.

20. Es muy atil y también muy conforme al espiritu de la ley de Partida, que acabamos
de citar, la costumbre que hay en Francia, digna de ser adoptada entre nosotros. Cuando se
condena alli un reo a la pena capital, se imprime la sentencia con un breve extracto de la
causa, y se vende al publico el dia de la ejecucion. Semejantes papeles causarian en el
pueblo efectos harto mas saludables que los romances de guapos y valentones llenos de
embustes y patrafas, que andan publicando los ciegos por las calles. El producto de ellos
podria invertirse con utilidad en beneficio de los pobres de la carcel.

21. Estas relaciones suplirian también en algin modo la conexion y unién de estas dos
ideas delito y pena, que deberia grabarse profundamente en los animos, y que regularmente
se desvanece por la mucha distancia que suele haber entre la ejecucion del delito y la
imposicion de la pena. Decia un Filésofo Chino, que como el eco sigue a lavoz, y la
sombra al cuerpo, la pena debe seguir al delito.

22. La unidn de las ideas es el cimiento de la fabrica del entendimiento humano, y puede
con verdad decirse, que sobre las tiernas fibras del cerebro esta fundada la basa inalterable
de los mas firmes Imperios. Mas para conservar en el entendimiento la union de las ideas,
deben éstas ser realmente inseparables en los objetos. Es pues necesario que la pena siga
inmediatamente al delito. Es muy importante que el delito se mire siempre como causa de
la pena, y la pena como efecto del delito. Si se quiere mantener el orden publico, es
necesario observar con vigilancia a los malos, perseguirlos sin intermision, y castigarlos
con prontitud.

23. Asi lo han creido también nuestros legisladores. Una ley de Partida manda que
ninguna causa criminal pueda durar mas de dos afios. En el auto acordado 21. tit. 11. lib. 8.
se manda, que todas las causas que se incoaren, asi de oficio como a querella particular en
materia de hurtos, robos, latrocinios cometidos en la Corte y cinco leguas de su rastro, se
hayan de sustanciar y determinar precisamente en el término de treinta dias. La misma
razon hay para extender esta providencia a todos los lugares fuera de la Corte, no siendo el
hurto de a muchos complices, en cuyo caso se debera fijar un tiempo proporcionado.
Aunque no se prescriba el término preciso de treinta dias para las demas causas criminales,
se deberian cortar muchas dilaciones, que no siendo necesarias para la justa defensa de los
reos, les son a ellos mismos sumamente perjudiciales, igualmente que a la causa publica, a
la cual importa que los delitos se castiguen con toda la brevedad posible.



24. Si la prontitud en el castigo hace la pena mas (til, también la hace mas justa.
Cualquier reo, mientras no es convencido y condenado legitimamente, es acreedor de
justicia a todos los miramientos que dicta la humanidad. Débensele excusar por
consiguiente, en cuanto sea posible, las aflicciones y ansiedades que trae consigo una larga
y penosa incertidumbre de su suerte, la cual aumenta con la privacion de la libertad, con las
molestias y vejaciones de la prision, las cuales deben evitarse enteramente, por ser
contrarias al derecho natural, siempre que no sean precisamente necesarias para la
seguridad de la persona o para que no se oculten las pruebas del delito: porque la carcel,
dice el Rey D. Alonso, debe ser para guardar los presos, y non para crearles enemigos, ni
otro mal, ni darles pena en ella. Por esta misma razon prohibe la ley que se pueda condenar
a ningun hombre libre a carcel perpetua; y otra manda, que si después de haber estado un
acusado dos afios en la carcel, no se le probase el delito, que sea sacado de la carcel en que
esta preso, y dado por inocente.

25. Pero no bastaréa la prontitud en la pena, para que produzca buenos efectos, si al
mismo tiempo no es irremisible, que es la otra cualidad que debe tener. La ciencia cierta de
que el que comete un delito ha de ser infaliblemente castigado, es un freno muy poderoso
para contener, aun cuando las penas sean moderadas. Por el contrario la esperanza de la
impunidad es un incentivo para el delito, y hace despreciar aun las mas rigurosas penas.
Toda la indulgencia y humanidad, a que es acreedor el reo antes de ser legitimamente
convencido, debe convertirse después de su conviccion en inflexibilidad y constancia para
imponerle la pena establecida por la ley, sin que quede arbitrio ninguno para hacer otra
cosa.

26. No pretendo excluir por esto absolutamente los indultos y clemencia del Principe.
No creo tampoco, que la cuestion sobre si pueden concederlos o no las Potestades
Supremas, sea tan peligrosa y tan dificil de decidir como pretende el ciudadano de Ginebra,
que tuvo por mas conveniente abandonarla a que la decidiera el que, 0 nunca pecd, 0 nunca
tendré necesidad de indulto. La clemencia, esta virtud, que es la mas bella prerrogativa del
trono, ejercitada con prudencia y sabiduria, puede producir admirables efectos. Cuando
tiene peligro es tan visible que no se puede ocultar, y es también muy facil saberla
distinguir de la debilidad y de la impotencia. Hablo pues solamente de los jueces, porque la
clemencia para perdonar es virtud del legislador; pero no de los depositarios y ejecutores de
las leyes.

27. Otra de las cualidades que hemos dicho debe tener la pena para ser util, es ser
necesaria. No creo deberme detener en persuadir una verdad tan notoria, que sélo podria
ignorarla quien careciese de la luz de la razén natural. Los derechos sagrados de la justicia
se convertirian en una detestable y cruel tirania, si hubiera algin hombre sobre la tierra que
tuviese facultad para imponer penas que no sean absolutamente necesarias. Y de aqui
resulta, que éstas deben ser, como se ha dicho, lo menos rigurosas que sea posible atendidas
las circunstancias, porque en cuanto excediesen en esta parte, dejarian de ser ya necesarias.

28. Los que tanto aplauden la inconsiderada severidad de las penas de los gobiernos
despéticos de la Asia y su justicia expeditiva, o por mejor decir, precipitada y violenta, no
saben hacer todo el aprecio que merece la vida y el honor de los hombres; y seria a la
verdad una cosa muy extrafia como sabiamente dice el Presidente Montesquieu, que las



gentes mas ignorantes y barbaras del Universo hubiesen acertado a pensar mejor, que las
demas naciones cultas en la cosa que mas interesa a los hombres, y mas les importa saber.
Aunque si hemos de dar crédito a dos escritores modernos, que han tenido motivo y
proporcién de examinar por si mismos la naturaleza y constitucion de los gobiernos
asiaticos, no son éstos tan despéticos y arbitrarios, como vulgarmente se cree, y aseguran
otros escritores.

29. Pero sea de esto lo que se quiera, no es ciertamente la crueldad de las penas el mayor
freno para contener los delitos, sino la infalibilidad de ellas, y por consiguiente la vigilancia
de los Magistrados, que deben ser inexorables en imponerlas. Si se examina la causa de
todas las relajaciones, dice el mismo Montesquieu, se vera que proviene de la impunidad de
los delitos, y no de la moderacion de las penas. En todos los paises y tiempos en que se han
usado castigos muy crueles, se han experimentado los mas atroces e inhumanos delitos. Asi
lo atestiguan todas las historias, y asi se experimenta en el Japon, en donde compite la
crueldad de las penas con la atrocidad de los delitos, y son éstos tan frecuentes, como si
absolutamente no se castigaran, segun se refiere en la coleccién de los viajes que han
servido para el establecimiento de la Compafiia de las Indias.

30. Asi es preciso que suceda por una razon muy natural. Al paso que se aumenta la
crueldad de los castigos, se endurecen los animos de los hombres; se llegan a familiarizar
con ellos, y al cabo de tiempo no hacen ya bastante impresién para contener los impulsos y
la fuerza siempre viva de las pasiones. Los robos en los caminos, dice Montesquieu, eran
frecuentes en algunos Estados: para contenerlo se invent6 el suplicio de la rueda que los
suspendio por algun tiempo; pero después se ha robado como antes en los caminos.

31. En Moscovia a los defraudadores de la renta del tabaco se les impone la cruel pena
Ilamada Knout, que se reduce a azotar al delincuente hasta descubrirle los huesos. Sin
embargo, los Moscovitas hacen el contrabando como en otras partes. Los que han
examinado con reflexién la historia Romana y las diversas revoluciones de este Imperio,
han observado, que del rigor se paso a la indolencia, y de la indolencia a la impunidad.

32. La ultima cualidad que hemos dicho deben tener las penas, es ser dictadas por la
misma ley. Los Publicistas ponen justamente la potestad de imponer penas entre los
derechos de la Majestad, que llaman inmanentes, esto es, inseparables de ella; y no carece
enteramente de razon Hobbes, cuando dice, que el imponer pena mayor que la determinada
por la ley, es una verdadera hostilidad. Solo las leyes pueden decretar las penas de los
delitos, y esta autoridad debe residir Unicamente en el legislador. Toda la facultad de los
jueces debe reducirse, Unicamente, a examinar si el acusado ha contravenido o no la ley
para absolverle o condenarle en la pena sefialada por ella.

33. Si se dejase a su arbitrio el imponer penas, el derogarlas o alterarlas, se causarian
innumerables males a la sociedad. La suerte de los ciudadanos seria siempre incierta, su
vida, su honra, sus bienes quedarian expuestos al capricho, a la malicia, a la ignoranciay a
todas las pasiones que pueden dominar a un hombre. Si no hay leyes fijas, o las que hay son
oscuras, 0 estan enteramente sin uso, es preciso caer en el inconveniente del arbitrio
judicial, si la potestad legislativa no cura a este dafio haciendo leyes, aclarando las oscuras,
y subrogando otras nuevas en lugar de las anticuadas.



34. De esta ultima clase hay muchas en nuestra legislacién criminal y por consiguiente,
mucho arbitrio en los tribunales y jueces, de donde resulta, como se ha dicho, o la
impunidad de los delitos, o que un mismo delito se castigue con diversas penas, segun la
diversidad de jueces, y tal vez en un mismo tribunal en diversos tiempos, y segun la
diversidad de los que le componen.

35. Es verdad que nuestros legisladores claman contra el no uso de las leyes, declarando,
que todas las leyes del Reino, que expresamente no se hallan derogadas por otras
posteriores, se deben observar literalmente, sin que pueda admitirse la excusa de decir que
no estan en uso. Pero a pesar de tan expresa voluntad repetidas veces declarada por los
Soberanos, la experiencia nos hace ver practicamente, que son muchisimas las leyes
penales, que sin haber sido derogadas por otras, estan enteramente sin uso alguno, dando
lugar por este motivo al arbitrio de los jueces, y, 1o que es peor, sin que éstos puedan
dejarlo de hacer asi. No habra hoy por ejemplo un juez que se atreva a mandar cortar la
lengua al blasfemo, y la mano al escribano falsario, sin embargo de que éstas son las penas
impuestas a estos delitos por leyes que no estan expresamente derogadas por otras; y si
hubiera alguno que quisiera resucitar estas leyes, creo seguramente, que los tribunales
superiores revocarian la sentencia, y el juez que la dio pasaria en el concepto del publico
por cruel y temerario. Hallanse pues los jueces y tribunales por defecto de la legislacion en
la fatal necesidad y dura alternativa de sufrir la nota de inhumanos, o de no observar las
leyes que han jurado cumplir.

36. Esto es preciso que asi suceda, y la razén es clara. Las leyes humanas, como todas
las cosas hechas por hombres, estan sujetas a las alteraciones y mudanza de los tiempos. De
aqui proviene que algunas leyes, que cuando se establecieron eran Utiles y convenientes,
con el transcurso del tiempo dejan de serlo, en cuyo caso ya no es justo que se observeny
seran siempre inutiles los esfuerzos que las leyes hicieren en contrario en semejantes casos;
porgue no esta en su potestad el mudar la opinion comun de los hombres, las costumbres
generales y las diversas circunstancias de los tiempos, todo lo cual ha contribuido a que las
leyes pierdan su fuerza y vigor. Asi lo conocio el prudente Rey Felipe 11, que se explica en
estos términos: Asimismo algunas de las dichas leyes (habla de las anteriores a la N.
Recopilacion) como quiera que sean y fuesen claras, y que, segun el tiempo en que fueron
hechas y publicadas, parecieron justas y convenientes, la experiencia ha mostrado que no
pueden ni deben ser ejecutadas.

37. Es a la verdad muy justo y muy conveniente a la republica, que las leyes establecidas
y no derogadas por la Potestad legitima, se mantengan siempre en observancia. Mas para
conseguirlo, es necesario que el legislador imite a la naturaleza, la cual con la nutricion,
repara las insensibles, pero continuas pérdidas que padece diariamente todo cuerpo
viviente. Del mismo modo, para que la legislacion se mantenga siempre viva y en todo su
vigor como conviene, es preciso que el legislador oportunamente subrogue nuevas leyes a
las que el transcurso del tiempo ha enervado y dejado sin uso. Esta fue la causa de que se
hiciese la Nueva Recopilacion, y esta misma esta pidiendo, que por la Potestad legitima se
reforme nuestra jurisprudencia criminal, fijando las penas, que parecieren convenientes al



estado y circunstancias actuales, con toda claridad y precision, para quitar de esta suerte, en
cuanto sea posible, el arbitrio de los jueces.

38. He dicho en cuanto sea posible, porque muchas veces es preciso dejar a la prudencia
del juez la aplicacion de la ley a ciertos casos particulares, que siendo conformes a la mente
del legislador, no se expresan literalmente en sus palabras, porgue las leyes no se pueden
hacer de modo que comprendan todos los casos que pueden suceder. Asi que, haciendo esta
aplicacion el juez, esta tan lejos de contravenir a la ley, que antes bien cumple debidamente
toda la voluntad del legislador: porque el saber de las leyes, dice el Rey D. Alonso, no es
tan s6lo aprender y decorar las letras «dellas», sino el verdadero entendimiento «dellas».
Esto es, entender y penetrar el sentido de las palabras, y con él la mente del legislador.

39. No creo, pues, que sea tan peligroso, como pretende el Marques de Beccaria, el
axioma comun que propone por necesario consultar el espiritu de la ley. Los inconvenientes
contra que justamente declama, de los que también hemos hecho mencion, no provienen de
consultar el espiritu de la ley, sino del arbitrio voluntario y no regulado de los jueces, cuyas
causas hemos expuesto igualmente.

40. Cuando la ley es oscura, cuando atendidas sus palabras, se duda prudentemente, si la
intencion del legislador fue incluir en ella o excluir el caso particular de que se trata, y que
no esta expreso en las palabras, entonces no debe ni puede el juez valerse de su prudencia
para determinar, aunque parezca justo; sino recurrir al Principe, para que declare su
intencion, como se previene repetidas veces en nuestras leyes.

41. Si la ley es clara y terminante, si sus palabras manifiestan que el &nimo del
legislador fue incluir o excluir el caso particular, entonces, aungue sea o parezca duray
contra equidad, debe seguirse literalmente, verificAndose en este caso lo que el
jurisconsulto Ulpiano dice de la disposicion de una ley Romana: Esto es a la verdad
sumamente duro; pero asi esta escrito en la ley, y no queda mas recurso que el de recurrir al
Principe, para que la corrija, explique o modere.

42. Estos son los casos en que el arbitrio del juez seria pernicioso, si le tuviese, porque
con pretexto de equidad, o se apartaria de la ley y de la mente del legislador, o usurparia los
derechos de la soberania. Pero cuando las palabras de la ley manifiestan la intencion
general del legislador, aunque no la expresen literalmente (porque las leyes, como se ha
dicho, no pueden comprender todos los casos que pueden suceder con el tiempo) entonces,
no sélo puede, sino debe el juez aplicar la ley general al caso particular, aunque no se
exprese en las palabras. Esto es lo que verdaderamente se llama consultar el espiritu de la
ley, que es muy distinto del arbitrio judicial, y es lo que los mismos legisladores quieren
que se haga, lejos de ser contrario a su voluntad.

43. «No se deben hacer leyes, dice el Rey D. Alonso, si no es sobre las cosas que suelen
acaecer a menudo. Y por eso no pusieron los antiguos cuidados de hacerlas sobre cosas que
ocurrieron pocas veces, porque vieron, que se podria juzgar por otro caso de ley semejante,
gue se hallase escrito». El Principe que actualmente nos gobierna, piensa del mismo modo.
«Mando asimismo, dice en una novisima ley, a todos los jueces y tribunales con el méas
serio encargo, que a los reos, por cuyos delitos, segun la expresion literal, o equivalencia de



razén de las leyes penales del reino corresponda la pena capital, se les imponga ésta con
toda exactitud, sin declinar al extremo de una nimia indulgencia, ni de una remision
arbitraria». No puede explicarse con mas claridad la diferencia que hay entre consultar el
espiritu de la ley, y tomarse los jueces el arbitrio que no deben, y que pretenden concederles
algunos autores malamente y con notable detrimento de la republica, dando por asentado,
que todas las penas son arbitrarias, y por consiguiente, que pueden alterarlas, aumentarlas,
o disminuirlas a su arbitrio.

44. La sabia y prudente determinacién de estas leyes es muy conforme a larazony a la
equidad. Proceder de otro modo seria exponerse a eludir las leyes por el mismo medio con
que se pretenden observar, o tener que recurrir a expedientes superfluos y acaso ridiculos
para no obrar con injusticia. De uno y otro nos ofrece dos ejemplares, dignos de referirse
por su singularidad, una nacion sabia y discreta; pero nimiamente escrupulosa, por no decir
supersticiosa en observar siempre servilmente y con demasiado rigor las palabras de la ley,
porque cree que asi conserva mejor su libertad.

45. Fue uno acusado en Inglaterra por haberse casado con tres mujeres a un tiempo.
Examinada la causa por los Jurados, declararon éstos haber cometido el acusado el delito
que se le imputaba. Estando ya para ser condenado en la pena impuesta por la ley, el
abogado del reo, conociendo el modo de pensar de su nacion, alegé que la ley hablaba
solamente de los que se casaban dos veces, y por consiguiente no podia comprender a su
parte, porque se habia casado tres. EIl razonamiento del abogado hizo toda la impresion que
podia desear en el &nimo de los jueces, y el reo quedd absuelto por haber despreciado
muchas veces la ley, que tanto querian observar.

46. Semejante al pasado es el alegato de otro Inglés, que habiendo cortado las narices a
un enemigo suyo, y tratandose de imponerle la pena correspondiente, pretendi6 eximirse de
ella con el pretexto de no estar comprendido en la ley, porque ésta sélo habla de mutilacién
de miembro. El Parlamento, para no cometer una injusticia, hizo antes de determinar la
causa un Bill, en el cual declaré solemnemente, que las narices deben colocarse en la clase
de los miembros del cuerpo. Si el Parlamento hubiera consultado el espiritu de la ley, se
habria ahorrado el trabajo de hacer un Bill tan extraordinario y tan poco correspondiente a
un Cuerpo de sus circunstancias.

Capitulo 111
Del objeto y fines de las penas

1. Hemos visto en el capitulo antecedente las cualidades y circunstancias, que deben
concurrir en las penas, para que sean Utiles y convenientes. Examinemos ahora cuél debe
ser su objeto y fines, de donde depende también que sean justas o inicuas: pues seria
ciertamente una crueldad y tirania imponer penas a los hombres por s6lo atormentarlos con
el dolor, y sin que de ellas resultase alguna utilidad. La venganza se ha de tomar, dice
Séneca, no porque sea dulce el vengarse; sino porque es Util.



2. El derecho de imponer penas es tan propio y peculiar de la sociedad, que naci6 con
ella misma, y sin él no podria subsistir. Como el primero y principal fin de toda sociedad
sea la seguridad de los ciudadanos y la salud de la repablica, siguese por consecuencia
necesaria, que éste es también el primero y general fin de las penas. La salud de la
republica es la suprema ley.

3. Pero ademas de este fin general, hay otros particulares subordinados a él, aunque
igualmente necesarios, y sin los cuales no podria verificarse el general. Tales son la
correccion del delincuente para hacerle mejor, si puede ser, y para que no vuelva a
perjudicar a la sociedad: el escarmiento y ejemplo para que los que no han pecado se
abstengan de hacerlo; la seguridad de las personas y de los bienes de los ciudadanos; el
resarcimiento o reparacion del perjuicio causado al orden social, o a los particulares.

4. La enmienda del delincuente es un objeto tan importante, que jaméas debe perderle de
vista el legislador en el establecimiento de las penas. Pero ¢cuantas veces por defecto de
éstas, en vez de corregirse el delincuente, se hace peor y tal vez incurable hasta el punto de
verse la sociedad en precision de arrojarle de su seno como miembro acangrenado, porque
ya no le puede sufrir sin peligro de que infeccione a otros con su contagio? La experiencia
nos ensefia que la mayor parte de los que son condenados a presidios y arsenales, vuelven
siempre con mas vicios que fueron, y tal vez, si se les hubiera impuesto otra pena, hubiera
ganado la sociedad otros tantos ciudadanos Utiles y provechosos. Esto prueba la
indispensable necesidad que hay de establecer casas de correccion, de que hablaré después,
sin las cuales nunca se podran proporcionar las penas, de modo que produzcan el saludable
efecto de la enmienda en los que aln sean capaces de ella.

5. Las buenas leyes procuran por todos los medios posibles evitar los delitos, para no
verse en la necesidad de castigarlos; y cuando se ven precisadas a ello, hacen que el mismo
castigo, que ya no pueden excusar, sirva por su aparato y publicidad de prevencién a los
demas. La justicia, dice el Rey D. Alonso, no tan solamente debe ser cumplida en los
hombres por los yerros que hacen, sino también para los que la vieren tengan miedo y
escarmiento.

6. Es pues el ejemplo para el futuro, mas que la venganza de lo pasado el objeto de la
justicia criminal, y por consiguiente de las penas; porque no es posible deshacer un delito
ya cometido, ni los dolores y tormentos mas atroces son capaces de revocar del tiempo que
no vuelve las acciones ya consumadas. Las leyes que estan libres de pasiones, castigan sin
odio ni colera, y no consienten sino por necesidad, con dolor, en perder un ciudadano con el
castigo, después de haber perdido otro por el delito.

7. En el estado de naturaleza, en que todos los hombres eran iguales, cada uno tenia
derecho para rechazar la violencia con la violencia, la injuria con la injuria, y para perseguir
a su enemigo hasta ponerle en estado de que no le pudiese ofender. Este era uno de los
graves inconvenientes del estado natural, supuesta la corrupcion de la naturaleza, porque el
mas fuerte y atrevido prevaleceria siempre, aunque fuese con injusticia y tirania sobre el
mas débil y pusilanime.



8. Conociendo esto los hombres, reunieron sus fuerzas particulares, depositandolas en la
comunidad, y cada uno, haciéndose ciudadano, cedio sus derechos; pero para asegurar
mejor el uso de ellos renuncio la facultad de valerse de sus fuerzas, pero para adquirir las
del publico, y por consiguiente la comunidad se oblig6 por su parte a asegurar mejor el uso
de estos derechos, y a usar del deposito de la fuerza publica, que se le habia confiado,
siempre que fuese necesario para proteger a cualquiera de sus miembros; pues seria una
cosa monstruosa haber dejado las fuerzas del estado de naturaleza, para entregarse sin
defensa a los males del estado civil. De todo lo cual se colige con evidencia, que uno de los
objetos y esenciales fines de las penas es, como hemos dicho, la seguridad y tranquilidad de
los ciudadanos, y el resarcimiento o reparacion del perjuicio causado al comin y a los
particulares.

Capitulo IV

De la verdadera medida y cantidad de las penas y de los delitos

... Adist

Regula, peccatis quae poenas irroget aequas:
Ne scutica dignum, horribili sectere flagello.
Horat. I. satyr. 3. v. 117.

1. Si los fines que hemos dicho en el capitulo antecedente, y debe tener presente el
legislador en la imposicion de las penas, pueden conseguirse con castigos moderados, el
agravarlos seria crueldad y tirania, y se excederian los limites de la justicia y de la equidad.
Por el contrario, si las penas no tuviesen eficacia bastante para contener la osadia de los
malos, serian inutiles, y en vez de impedir los delitos, s6lo servirian de incentivo para ellos.
Es pues necesario y muy importante, que se guarde cierta medida en las penas, y lo es
igualmente, el saber, cual debe ser esta medida, y por donde debe regularse, porque de este
conocimiento depende principalmente la justicia de la legislacion criminal y el acierto en el
establecimiento de las penas.

2. Pero debiéndose derivar éstas de la naturaleza de los delitos, y ser proporcionadas a
ellos, segun se ha dicho en el capitulo. de este Discurso, no se podra conocer bien la medida
y cantidad de las penas, si antes no se establece la verdadera medida y cantidad de los
delitos. El lector conocera desde luego que la palabra cantidad no la tomo en su sentido
recto, sino en el metaforico, en el cual no significa otra cosa, que el conjunto de cualidades
y circunstancias, que constituyen una accién mas o menos mala, y por consiguiente méas o
menos perniciosa.



81
De la medida y cantidad de los delitos

1. Es bien sabida la opinion, o por mejor decir, la extravagancia de los Filosofos
Estoicos, que con sofismas y apariencias de razon pretendian persuadir de que todos los
delitos eran iguales, y no hacian distincidn entre la muerte de un gallo y el asesinato de un
hombre. Paradoja extrafia a la que Cicerdn con todo su ingenio y elocuencia, no pudo dar ni
aun visos de probabilidad, y de la cual Horacio, imbuido en esta parte en mejor filosofia
que la Estoica, supo burlarse con tanta discrecién como sabiduria.

2. Algunos criminalistas vulgares, como Farinacio, Carpzovio y otros semejantes, poco
0 nada versados en la filosofia moral, tan necesaria para tratar con acierto de materias
criminales, proponen las penas como la verdadera medida de los delitos; y segun ellos,
delito grave es el que se castiga con pena grave, y leve el que se castiga con pena leve.

3. Sialgun legislador consultase a un jurisconsulto, para imponer la pena
correspondiente a un nuevo delito, no sé yo qué regla le podria dar segtn la doctrina de
estos autores, cuya mala filosofia se manifiesta bastantemente en la ineptitud de su
raciocinio, pues, ademas, de que el responder de esta suerte es dar por supuesto lo mismo
que se quiere saber, seria necesario, para que fuera cierta su regla, suponer una de dos
cosas: 0 que la imposicion de las penas siempre se ha hecho y se hara con la debida
proporcidn y justicia, ya que no se pueden confundir los legisladores, o que la Unica regla 'y
medida de las penas es la voluntad y arbitrio de ellos. Proposiciones entrambas tan
notoriamente falsas, que es ocioso el impugnarlas; y la segunda puesta en practica haria
degenerar el mejor gobierno en un cruel despotismo y tirania.

4. Creen otros, que la verdadera medida del delito es la intencién y malicia del que le
comete. Pero ¢quién habra que sea capaz de sondear la profunda e infinitamente variable
malicia del coraz6n humano, para medir por ella los delitos y tomarla por norma para
castigarlos? Es verdad, que los actos internos mas ocultos del hombre se manifiestan y
dejan conocer por las acciones exteriores. Pero nadie ignora, cuan falible es esta regla, y
cuantas veces la mas pérfida malicia suele disfrazarse con apariencias de virtud. Ademas de
que con la mejor intencién puede y suele hacerse un gran perjuicio, y, por el contrario, el
intento mas depravado suele producir un beneficio, que no se debia esperar. Milon mato a
Clodio por satisfacer su odio y venganza privada, y liberté con su muerte a la patria de un
terrible enemigo. Varrdn, queriendo salvar la republica, se empefia temerariamente en la
batalla de Cannas contra Anibal, y pone a Roma a punto de perecer.

5. No falta quien diga que los delitos deben medirse mas por la dignidad de la persona
ofendida, que por el dafio hecho al bien publico. De esta suerte, la mas leve irreverencia
contra el Ser Supremo deberia castigarse con mas rigor y severidad que el asesinato de un
Monarca y la subversion de un Estado, pues es infinita la distancia y no hay términos de
comparacion entre el Creador y la criatura.



6. Semejante a ésta es la sentencia de los que quieren gue en la graduacion del delito se
tenga por regla la gravedad del pecado. La falsedad de esta opinion consiste en confundir el
pecado con el delito, siendo dos cosas realmente diversas. Toda accidn contraria a la ley
divina, sea interna, sea externa, es pecado. Ningun acto puramente interno, aunque
pecaminoso, es delito, y las acciones externas, para que lo sean, es necesario que con ellas
se perturbe la tranquilidad publica o la seguridad de los particulares. Un pensamiento
impuro, por ejemplo, consentido interiormente con deliberacion, es pecado, y pecado grave;
pero no es delito, ni esta sujeto a las leyes humanas. Cualquiera mentira, aunque leve, es
pecado, y aunque sea grave, no es delito, si de ella no resulta perjuicio al bien pablico o a
algun tercero.

7. La razén de todo esto es clara. Los hombres, cuando se unieron para hacer vida
sociable, y renunciaron a la facultad que tenian de usar de sus fuerzas particulares,
depositandolas en la comunidad o en sus gobernantes lo hicieron con el objeto de que se
mantuviese siempre ilesa la sociedad, porque de su conservacion y buen orden depende la
mayor seguridad de los particulares, que es lo que principalmente fueron a buscar a la
sociedad. Siguese de aqui con evidencia, que las leyes penales, que nacieron con la
sociedad, como esencialmente necesarias para su conservacion, no pueden tener otro objeto
que aquellas acciones externas, que directa o indirectamente turban la publica tranquilidad,
o0 la seguridad de los particulares, y por consiguiente solo éstas son verdaderamente delitos,
y sélo ellas estan sujetas a las leyes humanas establecidas por las Supremas Potestades.

8. No sucede asi con el pecado. EI hombre, aungque nunca hubiera de vivir en sociedad,
no puede prescindir de las relaciones de dependencia esencial y necesaria, que tiene con
Dios como criatura con su Creador. Toda accion que de cualquier modo ofende estas
relaciones, es verdaderamente pecado. Pero como la gravedad y medida de éste depende de
la impenetrable malicia del corazon humano, Dios, que es el Unico capaz de conocerla, ha
reservado a su omnipotencia el castigo de los pecados y el modo y tiempo en que debe
ejecutarse, y por consiguiente no pueden sujetarse a la jurisdiccion de las leyes humanas; y
si éstas hubieran de castigar todos los pecados de los hombres siendo tan frecuentes por la
corrupcion de la naturaleza, en vez de conservar la sociedad, que es su verdadero y
principal fin, conseguirian destruirla facilmente. Ademas de que tampoco seria posible que
los pudieran castigar por su multitud. Hay pues entre el delito y el pecado una verdadera
diferencia, y es muy importante no perderla de vista en la legislacion criminal.

9. Cuando digo que s6lo las acciones externas, que directa o indirectamente turban la
tranquilidad publica o la seguridad de los particulares, son delitos, y que sélo ellas estan
sujetas a la censura de las leyes humanas, estoy muy distante de excluir de esta clase las
acciones externas perturbativas de la religion, porque ésta es el vinculo mas fuerte y el mas
firme apoyo de la sociedad; pues como sabiamente dice Plutarco, més fécil seria edificar
una ciudad sin suelo que establecer o conservar una sociedad sin religion. Verdad tan
evidente y clara, que habiéndose hecho conocer de un filésofo gentil en medio de las densas
tinieblas del paganismo, no puede dejar de causar muy grande admiracion, que no hubiese
hecho impresion alguna en otro filésofo que nacio en el centro del cristianismo, pero cerrd
voluntariamente los ojos a la pura y brillante luz de la fe, y tuvo impiedad bastante para
pretender persuadir que el ateismo no puede perjudicar a la sociedad, y que ésta puede



subsistir aunque en ella no se profese religion alguna. Pero no es extrafio que pensase de
este modo quien se atrevio a decir, para deprimir la religion cristiana, que un Estado
compuesto de verdaderos cristianos no podria subsistir.

10. El marqués de Beccaria, que impugnd sélidamente las opiniones que quedan
referidas acerca de la medida de los delitos, dice, que la Unica y verdadera medida es el
dafio hecho a la sociedad. Pero esta sentencia es igualmente defectuosa que las demas. Si
fuese verdadera, no habria diferencia entre los delitos cometidos por dolo y los cometidos
por culpa, entre los que se hacen con el animo perturbado por el impetu y vehemencia de
las pasiones y los que se cometen con serenidad y pleno conocimiento. En una palabra, se
destruiria enteramente la moralidad de las acciones humanas, pues para que éstas puedan
imputarse a los que las hacen, debe atenderse principalmente al conocimiento y
deliberacion con que se ejecutan. Pero si la Gnica medida del delito hubiera de ser el dafio
hecho a la sociedad, como éste se pueda hacer sin voluntad del que le causa, y tal vez
contra ella, siguese necesariamente que se destruiria la moralidad de las acciones humanas,
0 que éstas se pueden imputar al que las hace sin deliberacion ni conocimiento.

11. Objetandole al Marqués de Beccaria, que, segun su sistema, seria necesario castigar
las casas que se arruinan, las aguas que inundan, el fuego que abrasa y otras cosas
inanimadas, puesto que también hacen dafio a la sociedad. Para satisfacer a esta objecion,
recurre al fin de las penas, diciendo, que como éste es impedir al delincuente causar nuevos
dafos y retraer a los demas de que hagan otros semejantes, y no pudiéndose verificar nada
de esto en las cosas inanimadas, tampoco puede tener lugar el castigo. Pero, sin embargo de
esta respuesta, la dificultad queda en pie, porque siempre se verifica que no hay delito
habiendo verdadero dafio de la sociedad; luego éste no es la inica medida de aquél.

12. Tampoco satisface al otro argumento de sus contrarios. Un furioso, dicen éstos,
puede cometer un homicidio como otro cualquier hombre; sin embargo no sera castigado
como otro hombre que esté cuerdo. Asi lo confiesa el Marqués de Beccaria; pero dice que
esto es porque hace menor dafio a la sociedad el loco que el sano, Puesto que éste ensefia a
cometer delitos, y aquél no da otro ejemplo que el de su locura furiosa. De esta respuesta,
solo puede inferirse que el delito del loco es menor que el del cuerdo; mas no, que no es
delito, que es lo que se debia probar, y no se probara, ciertamente, siguiendo los principios
de Beccaria, ni se podra dar tampoco razén segun ellos, porque cuando se causa igual dafo
a la sociedad (como suele suceder), por un delito hecho con plena deliberacion y
conocimiento, que por otro en que no haya tanta deliberacion, aquél se debe castigar mas
gravemente que éste.

13. Mr. Brissot de Warville, siguiendo los principios de Beccaria, dice: que no puede
haber sino dos medidas de los delitos; que en los unos es el dafio hecho al orden publico, y
en los otros el que se hace a los particulares. Servirse de otras medidas, prosigue este autor,
inventadas por el despotismo o por el fanatismo, es tirania, es atrocidad. Es cierto que si las
medidas son inventadas por el despotismo, o por el fanatismo, serd tirania y atrocidad
servirse de ellas. Pero también es verdad, que ademas del dafio hecho al orden pablicoy a
los particulares, deben concurrir y tenerse presentes otras circunstancias, las cuales, lejos de
haber sido inventadas por el despotismo o por el fanatismo, son indispensablemente
necesarias para regular justamente la verdadera medida de los delitos.



14. Estas son la deliberacion y conocimiento del delincuente, el mal ejemplo que causa
el delito, los impulsos o causas que estimulan a delinquir, el tiempo, el lugar, la
reincidencia, el modo e instrumentos con que se cometid el delito, la persona del
delincuente y del ofendido, las cuales circunstancias juntas con el dafio hecho a la sociedad
0 a los particulares, constituyen la verdadera medida y naturaleza de los delitos.

15. Segun estos principios, se conserva la moralidad de las acciones humanas, se
distinguen los delitos cometidos por culpa de los cometidos por dolo, los que se hacen con
el animo perturbado, de los que se hacen con entero conocimiento y serenidad; se da
facilmente la razon, porque el dafio hecho a la sociedad por las cosas inanimadas o por un
furioso no es delito, y finalmente, porque, aungue se cause igual dafio a la sociedad con dos
delitos cometidos con desigual conocimiento y deliberacién, se debe castigar el uno con
mas severidad que el otro.

81l
De la verdadera medida y cantidad de las penas

1. Establecida la medida de los delitos, ya es facil sefialar la verdadera medida y
cantidad de las penas, pues cuanto mayor fuere el dafio causado a la sociedad o a los
particulares, mayor la libertad y conocimiento con que se hace, mas peligroso el ejemplo
que resulta de la accidn, y mas vehementes los impulsos para delinquir, tanto mayor sera el
delito, y por consiguiente la pena con que se debe castigar. Por el contrario, cuanto
disminuyeren estas circunstancias, tanto disminuira el delito y tanto menor debera ser la
pena, guardada la debida proporcion.

2. Segun estos principios, infiérese naturalmente de ellos, que todos los delitos que se
dirigen a perturbar o a destruir la sociedad, y también la religién por las razones ya dichas,
como son el crimen de lesa Majestad, la herejia, la sedicion, rebelién y cualquiera otro de
esta naturaleza, se deberan castigar con las penas mas graves, aumentandose mas o menos
el rigor de ellas a proporcion del mayor o menor dafio que causare a la sociedad, cuya salud
y conservacion debe ser siempre el primero y principal objeto de la legislacion criminal.

3. El segundo es la seguridad y tranquilidad de los particulares. Esta consiste en la
conservacion de la vida, de los miembros del cuerpo humano, de la honra y de los bienes.
Mas como la vida del hombre, su persona y su honra son objetos mas nobles y mas dignos
de aprecio que los bienes, siguese por consecuencia necesaria, que los delitos contra la
seguridad personal deben castigarse mas severamente y con diverso genero de penas, que
los que sélo causan perjuicio en los bienes, debiéndose graduar igualmente estas penas por
el mayor o menor dafio que causaren.

4. Pero este solo, como se ha dicho, bien se haga a la sociedad, bien a los particulares,
no basta para que haya delito, si no concurren las otras circunstancias necesarias para



regular las penas, cuales son el mal ejemplo causado por el delito y las causas o incentivos
para cometerle. EI mal ejemplo es tanto mayor y mas perjudicial, cuanto es mayor la
frecuencia con que se cometen los delitos. Esta depende, o de la facilidad y proporcion que
hay para cometerlos, o de las causas que por su abundancia o por su vehemencia incitan a
ello.

5. Es pues consiguiente a nuestros principios, que cuanto mayor fuere la facilidad para
delinquir y mayores, en mas nimero o mas vehementes, las causas o estimulos que incitan
a ello, tanto més se deberan agravar las penas, para que el miedo de ellas sirva en cuanto
sea posible de obstaculo a la facilidad en delinquir, y de contrapeso a las causas u ocasiones
que pueden incitar a ello.

6. Pero en estos casos el dafio causado a la sociedad o a los particulares debe influir mas
que las otras circunstancias en la regulacion y medida de las penas. De lo contrario, 0 se
faltara a la debida proporcién y analogia que debe haber entre la pena y el delito, y que
nunca debe perder de vista el buen legislador, o se expondra a que el mal causado por la
pena sea mayor que el que producido por el delito, y la razén dicta que de dos males
necesarios se prefiera el menor.

7. La otra circunstancia necesaria para regular las penas es la libertad del delincuente.
Segun ésta fuere mayor o menor, asi se debera agravar o disminuir la pena. La falta o
disminucion de la libertad puede provenir de causa extrinseca o intrinseca. Entonces
proviene de causa extrinseca, cuando por miedo, violencia o de otro modo obliga uno a otro
a delinquir. En este caso, todo el peso de la pena debe recaer sobre el que obliga, pues obra
con entera libertad y es causa moral del dafio que resulta, pero respecto del que le hace
materialmente, debe ser la pena tanto menor cuanto mayor fuere la violencia que padece,
porque en proporcion es menor la libertad. Por la misma razon, los delitos cometidos por
temor de la muerte, del hambre, del dolor, son méas excusables que los que se cometen sin
estos motivos.

8. No sucede asi con el mandante y el mandatario, porque entrambos concurren
libremente y tienen igual parte en el delito y por consiguiente deben sufrir la misma pena.
El mandante pervierte el &nimo del mandatario, le induce eficazmente a hacer lo que no
haria sin el mandato, y aunque no concurre fisicamente a la ejecucion, tiene tanta parte
como si concurriera. Aquél hace el dafio que le mandan hacer, dice la regla 20. tit. 34. Part.
7. La muerte de Urias se imputa a David, que sélo la mando ejecutar, como si la hubiese
hecho por su mano: Mataste con la espada a Urias Heteo, le dice Natham, cuando le
reprende en nombre de Dios. EI mandatario es el instrumento con que se ejecuta el delito;
pero no un instrumento muerto como el cuchillo, que sélo se mueve a la voluntad del que le
dirige; sino un instrumento que los dialécticos llaman cooperativo, porque se mueve por si
mismo y concurre libremente a ejecutar la accion.

9. De lo dicho se infiere, que si el mandatario se excedio en la ejecucién del mandato,
como si habiéndole mandado que hiriese a uno se propaso hasta matarle, esta muerte,
aungue hecha contra la voluntad del mandante, debera imputarsele igualmente que al
mandatario porque es verdadera causa de ella; pues no solo debia saber que el mandatario
podia exceder facilmente los términos del mandato, sino que expresamente le exponia a



ello, mandéandole por otra parte una cosa ilicita. Pero si el mandante revocare en tiempo
habil el mandato, y no obstante lo ejecutare el mandatario, entonces solo a éste se le debera
imputar el delito porque ya no se puede decir que el mandante es causa de él. Sin embargo,
dicen algunos autores, a mi juicio con razon, que el mandante debe ser castigado con
alguna pena extraordinaria, por haber pervertido el &nimo del mandatario y por el peligro
gue traen consigo semejantes mandatos, aunque después se revoquen. Por la misma razon,
aungue no se ponga en préactica el mandato, debera castigarse con alguna pena
proporcionada, pues importa a la publica utilidad el impedir semejantes mandatos, la
depravacién que causan en el &nimo del mandatario, y el peligro que de aqui puede resultar
a la sociedad.

10. También quieren algunos intérpretes, que la ratificacion o aprobacion tenga el
mismo efecto que el mandato, no s6lo en los contratos, sino también en los delitos. Uno,
por ejemplo, mata a otro en mi nombre, pero sin noticia mia, y después de hecha la muerte,
me lo dice, y yo la apruebo; deberé ser castigado, segun esta doctrina, a lo menos con pena
extraordinaria. Pero no hallo razén alguna en que pueda fundarse esta opinion, pues el que
s6lo aprueba un delito después de hecho, ni es causa fisica ni moral de él. Es cierto que se
ejecutd en su nombre, pero sin su noticia ni participacion. También es verdad que aprueba
una accion mala, pero esto sera un pecado mas no un delito, y, por consiguiente, no debe
castigarse por las leyes.

11. DisminQyese tambien la libertad por causa intrinseca, y esto sucede cuando el
impetu y fuerza de las pasiones es tanta que ofusca el &nimo, ciega el entendimiento, y
precipita cuasi involuntariamente al mal, como sucede en los primeros movimientos de ira,
de colera, de dolor y otras pasiones semejantes, en cuyo caso, los delitos cometidos de esta
suerte deben castigarse con menos severidad que cuando se hacen a sangre fria y con entera
deliberacion.

12. No es contrario a esto lo que hemos dicho antes, que cuanto mayores y mas
vehementes fueren los estimulos para delinquir, tanto mas se deben agravar los castigos,
porque las leyes en el establecimiento de las penas no se proponen por objeto los hombres
agitados por las pasiones, incapaces entonces de reflexion ni de temor; sino los hombres
tranquilos y serenos, que pueden examinar y comparar el mal que causa la pena, con el
deleite o utilidad que resulta del delito, y acostumbrarse de este modo a temer las penas
para resistir a los impulsos que los incitan y para no dejarse arrebatar por las pasiones. Por
otra parte, el que cuando esta tranquilo no piensa en delinquir y solo lo hace agitado de
alguna pasion, es, ciertamente, menos impelido al mal, que el que con malicia y serenidad
busca o aprovecha las ocasiones o causas que incitan a él, y, por consiguiente, menor pena
basta para que el primero no se deje arrebatar por la pasion, que para contener al segundo
en su dafiado y deliberado propdsito de delinquir.

13. La falta de conocimiento disminuye también el delito, y debe disminuir igualmente
la pena. Es pues consiguiente, que los delitos cometidos por ignorancia, por error, por
culpa, por impericia, credulidad, rusticidad, se castiguen con menor pena que los que se
hacen con entero conocimiento y deliberacién, aunque el dafio que resultare sea igual, del
mismo modo que cuando se hacen sin entera libertad, porque menor pena basta para
contener a los que delinquen sin entera libertad y conocimiento, que a los que lo hacen con



malicia y plena deliberacion; y conforme a un principio que hemos asentado en este
Discurso, las penas, para que sean justas, deben ser necesarias; esto es, no debe exceder su
rigor de aquel punto que basta para contener los delitos, porque asi lo pide el bien de la
misma sociedad.

14. De lo dicho parece inferirse, que, pues la embriaguez priva o disminuye el
conocimiento del delincuente, deberia influir en la disminucion o remision de la pena. Para
decidir esto, es digno de tener presente un comentario de Aristoteles sobre el asunto.
Siempre que por ignorancia, dice este Filésofo, se comete algln delito, no se hace
voluntariamente, y por consiguiente no hay injuria. Pero, si el mismo que comete el delito,
es causa de la ignorancia con que le comete, entonces hay verdaderamente injuria y derecho
para acusarle, como sucede en los ebrios, los cuales, si cuando estan poseidos del vino
causan algun dafio, hacen injuria (delito), por cuanto ellos mismos fueron causa do su
ignorancia, pues no debieron haber bebido tanto.

15. Este excelente pasaje de Aristoteles hace ver manifiestamente la distincion que las
leyes deben hacer para la imposicion de las penas entre el que se embriagé por casualidad u
otro motivo extraordinario, y el que lo hace por habito y costumbre. Al primero, si delinque
estando privado de su juicio, se le debe disminuir y tal vez remitir la pena, segun las
circunstancias; el segundo debe ser castigado, como si hubiera cometido el delito estando
en cuerdo, sin tener respeto ninguno a la embriaguez, si no es acaso para aumentarle la
pena; pues ciertamente no deberia tenerse por injusto el legislador que quisiese resucitar la
ley de Pitaco, el cual imponia dos penas al que cometia un delito estando embriagado, una
por el delito y otra por la embriaguez.

16. No debe decirse lo mismo del loco o mentecato, que careciendo enteramente de
juicio y conocimiento sin culpa suya, es méas digno de compasion que de pena, y esto
aunque cuando cometio el delito estuviese en su entero juicio; pues, aungque algunos autores
dicen que en este caso debe ser castigado al menos con pena extraordinaria, no hay
ciertamente razon ninguna sélida en que pueda fundarse esta opinion; ademas de que cesan
todos los fines que deben proponerse en la imposicién de las penas, pues un loco es incapaz
de correccion, y su impunidad no puede causar mal ejemplo ni dar motivo a que otro sea
malo, ni menos que no espere también volverse loco despues de cometido el delito. La
Unica pena que se le puede imponer, es encerrarle, para que no haga otro dafio.

17. Débese también tener consideracion en la imposicién de las penas a la edad y sexo,
porgue uno y otro influyen en el conocimiento. Un nifio no tiene ninguno, y el menor de
catorce afos regularmente no le tiene perfecto. Lo mismo respectivamente debe decirse del
que se halla en una edad muy avanzada. Méas crudamente, dice la ley 8. tit. 31. Part. 7,
deben escarmentar... al mancebo, que al viejo y al chico... y si por ventura el que hubiese
errado fuese menor de diez afios y medio, no le deben imponer ninguna pena, y si fuese
mayor «desta» edad, y menor de diez y siete afios, débenle menguar la pena que aplicarian
a los otros mayores por tal yerro.

18. La debilidad corporal de las mujeres, efecto de su delicada constitucion, se comunica
también al animo, cuyas operaciones tienen tanta dependencia de la organizacion del



cuerpo, y por tanto las leyes deben mirar con méas benignidad en el establecimiento de las
penas a las mujeres que a los hombres. Pero esto no se debe entender cuando la malicia de
la mujer es tanta, como suele suceder algunas veces, que la haga cometer delitos tan
atroces, que excedan la debilidad de su sexo, en cuyo caso deben ser tratadas del mismo
modo que los hombres.

19. Infiérese también de los principios que van expuestos, que los actos puramente
internos, como los pensamientos y deseos de cometer algan delito, sea el que fuere, aunque
se tenga noticia de dichos actos, en ninguna manera deben castigarse, porque no resulta
dafo ninguno a la sociedad. No es ciertamente digna de imitacion la crueldad con que
manchd su nombre Cristiano Il, Rey de Dinamarca, de quien refiere Meursio en su vida,
que se la hizo quitar a uno por haber dicho que alguna vez habia deseado gozar de la Reina.
El monarca danés se propuso sin duda imitar al tirano y cruel Dionisio el Mayor, de quien
refiere Plutarco que habiendo sofiado un favorecido suyo llamado Marsias, que le cortaba la
cabeza, le hizo quitar la vida, diciendo, que si no lo hubiera pensado por el dia, no lo
hubiera sofiado por la noche.

20. Con mas humanidad pensaba nuestro Rey D. Alonso. Porque los primeros
sentimientos (dice este sabio Principe) que mueven el corazén del hombre no estan en su
poder, segun dijeron los filésofos, por tanto, si en la voluntad de alguno entrase hacer
traicién con otros de consuno, y antes que hiciesen jura sobre el pleito de la traicién, uno lo
descubriese al Rey, decimos que a éste debe ser perdonado el yerro que hizo de consentir
en su corazon tal falta.

21. He dicho que los actos puramente internos no deben castigarse, aunque se sepan.
Pero si a estos actos se juntaren algunas acciones exteriores o palabras dirigidas a poner en
ejecucion los pensamientos o deseos, entonces, segin sea mayor o menor el progreso que se
hiciere en la ejecucion, y el dafio que resultare, asi se debera agravar mas o menos la pena.

22. Infiérese de esta doctrina que la voluntad o conato de delinquir no debe castigarse
con la misma pena que el delito consumado. En el derecho Romano hay algunas leyes,
segun las cuales el conato debe castigarse con la misma pena que el efecto (o ejecucion
completa). Otras agravan mas la pena al efecto que al conato. Los intérpretes para conciliar
estas leyes, dividiéndose ellos también en sus opiniones, dicen unos, siguiendo a Cujacio,
que en los delitos leves el conato debe castigarse con menor pena que el efecto; pero en los
mas graves debe castigarse el conato con igual pena que el efecto. Quieren otros que el
conato solo se castigue como el efecto en los delitos gravisimos, y esta sentencia, dice
Antonio Mathei que esta generalmente aprobada por el consentimiento de casi toda la
Europa.

23. El sabio y erudito Magistrado Cornelio Binkersoek dice, que solamente debe
castigarse el conato como el efecto en los delitos determinadamente expresados en las
leyes, y no en otros algunos, aunque sean mas graves, y para saber hasta qué punto debe
Ilegar el conato para que se pueda castigar con la misma pena que el efecto, dice también,
gue debe estarse a las palabras y expresion de la ley; sentencia cuerda, que evita la
incertidumbre que resulta de las diversas opiniones con que los intérpretes han oscurecido
también este punto.



24. La sentencia de Binkersoek, mas humana ciertamente y mas equitativa que las de los
demaés intérpretes, es mas conforme a nuestras leyes patrias. La ley 2. tit. 31. Part. 7,
después de haber expresado con toda individualidad los delitos en gque el conato debe
castigarse con la misma pena que el efecto, dice: «En estos casos sobredichos tan solamente
ha lugar lo que dijimos, que deben recibir escarmiento los que pensaren de hacer el yerro,
(después) que comiencen a hacerlo, aunque no lo cumplan. Mas en todos los otros yerros,
gue son menores «destos», aunque los pensaren los hombres hacer, y comiencen a obrar, si
se arrepintieren antes que el pensamiento malo se cumpla, no merecen pena ninguna».

25. La terminante y clara disposicion de esta ley no deja lugar a las varias
interpretaciones de los Doctores, y debe seguirse a la letra, mientras no sea derogada por
legitima potestad. Pero cuando se trata de la reforma de las leyes, es preciso exponer las
razones que a mi juicio prueban convincentemente, que en ningun delito se debe castigar el
conato con la misma pena que el efecto, y cuanto mas atroz fuere el delito tanto mas se
debe seguir esta regla, por pedirlo asi la publica utilidad.

26. El primero y principal, o por mejor decir, todo el objeto de las leyes penales, segun
nuestros principios, es el bien de la sociedad y de los particulares que la componen. Por eso
mientras mayor fuere el perjuicio que puede seguirse de algun delito, tanto mas importa
evitarle, y tanto mas deben valerse las leyes de todos los medios posibles para conseguirlo.
Esto supuesto, no hay duda que entre el conato y la consumacion del delito hay algun
intervalo, y por consiguiente puede haber lugar al arrepentimiento. Conviene pues al bien
de la sociedad, que en vez de poner obstaculos que impidan este arrepentimiento, le
faciliten y promuevan las leyes por todos los medios posibles, pues cuantas veces se
verificare otros tantos delitos se evitaran.

27. Pero ¢quién habréa que habiendo empezado a cometer un delito desista de su
empresa, si sabe, que aunque desista, ha de sufrir la misma pena que si hubiera consumado
la accion? ¢ No es esto por el contrario cerrar enteramente la puerta al arrepentimiento y
poner estimulos, no sélo para que se lleve a efecto el intento, sino también, acaso, para que
se acelere y precipite la ejecucion?

28. Pongamos el ejemplo en uno de los casos comprendido en la ley de Partida arriba
citada. Si un hombre intenta matar a otro y comenzare a ponerlo por obra, yendo contra él
con armas, o estando acechandole en algun lugar para matarle, aunque no lo cumpliese,
dice la ley, merece ser escarmentado asi como si lo hubiese cumplido. Este hombre,
constituido en tales circunstancias, quién duda que discurriria de esta suerte: Aungue yo no
mate a mi enemigo, por sélo haberlo intentado ya, he de sufrir la misma pena que si le
matara; pues si de todos modos he de perder la vida, quiero tener al menos el gusto de
satisfacer la pasion que me impele a hacer este atentado.

29. Por el contrario, si el que comenzd a cometer un delito, sabe, que si desiste de su
depravado intento ha de ser castigado con menos severidad, que si le pone en ejecucion,
¢cuantas veces el amor a la vida, o el temor de la mayor pena contrapesaran los impulsos de
las pasiones, e impediran el dafio que recibiria la sociedad con la consumacion del delito?



Quien no crea que los hombres, generalmente hablando, discurren y obran de esta suerte,
no conoce el corazon humano, ni la depravacién de nuestra naturaleza.

30. Por otra parte, segun los principios asentados en este Discurso, los delitos desiguales
en gravedad no deben castigarse con penas iguales; y nadie ignora que el conato de
delinquir, aunque es malo, no es tanto como la entera consumacién del delito, y por
consiguiente no debe castigarse con la misma pena. Esta regla dictada por la misma
equidad sélo podria traspasarse por el bien de la sociedad, cuando el imponer la misma
pena al conato que al efecto fuese un medio cierto y seguro de evitar los delitos mas
atroces; pero de lo dicho hasta aqui parece inferirse lo contrario; luego es cierto que
mientras mas atroz fuere el delito, tanto mas importa al bien publico que el conato no se
castigue con la misma pena que el delito.

31. De las razones expuestas parece inferirse, que si el conato llegase hasta el acto
mismo de consumar el delito, aunque efectivamente no se consume por algln accidente,
como si uno, por ejemplo, diere a otro veneno, y no produjere el efecto que era regular y se
esperaba; si con animo de matarle le hiri6 mortalmente, pero no muri6 por alguna
casualidad, en estos casos se debe castigar el conato con la misma pena que el efecto,
porque la pena no impide el arrepentimiento, que no puede haber en tales casos u otros
semejantes. Por otra parte, las leyes deben poner todos los obstaculos posibles para que los
hombres no lleguen a semejantes extremos. Este me parece que es el verdadero sentido de
aquella ley del Exodo: El que hiriere a un hombre, queriéndole matar, muera por ello.

32. La utilidad publica pide también, que los complices en un delito, que no han
concurrido inmediatamente a ejecutarle, se castiguen con menos severidad que el inmediato
ejecutor. La razon es clara. Cuando algunos se convienen entre si para ejecutar alguna
accion, de la cual pueda resultarles algin dafio o peligro lo hacen de modo que todos corran
igual riesgo, y esto tanto mas cuanto mayor es el peligro a que se exponen. La ley,
castigando con mas severidad a los inmediatos ejecutores que a los demas, quita la igualdad
del peligro con la mayor pena que impone al ejecutor, y por consiguiente dificulta mas la
ejecucion, porque no es tan facil que ninguno quiera exponerse a mayor peligro que los
otros, esperando la misma utilidad que ellos.

33. Pero si los que se confabulan para cometer el delito pactaren entre si dar alguna
recompensa particular al que ejecutare la accion, entonces por la misma razén, aunque
inversa, igual pena que el ejecutor deben sufrir los demas complices, aunque no sean
inmediatos ejecutores, porque exponiéndose de esta suerte al mismo peligro, y
resultandoles menos utilidad, se dificulta también la convencidn, y por consiguiente la
ejecucion del delito.

34. En causas de delitos enormes, dificiles de averiguar, suele ofrecerse el perdén al
complice que delatare a sus comparieros. Esto es autorizar en cierto modo la traicion,
detestable aun entre los malvados, porque es muy grande el dafio que causa y mucha la
facilidad con que se puede cometer, y son ciertamente menos fatales a la sociedad los
delitos de valor que los de vileza, por cuanto aquél es menos frecuente, y encuentra mas
obstaculos que la vileza y traicion, la cual fraguandose impunemente en secreto, no se



conoce hasta que causa el estrago sin poderle remediar, y por lo mismo suele ser muy
comun y contagiosa.

35. Por otra parte, importa mucho que se averigiien bien los delitos, que por ser secretos
los autores y manifiestos sus perniciosos efectos, atemorizan mas al pueblo y turban no sélo
la tranquilidad, sino también la seguridad personal de los ciudadanos. EI Marqués de
Beccaria dice, que una ley general por la cual se prometiese el indulto al complice
manifestador de cualquier delito, es preferible a una especial declaracion en caso particular.
Creo que es muy Util y digno de adoptarse este medio, en cuya practica no hay los
inconvenientes que acabamos de referir.

36. Cuando un Tribunal o Magistrado, después de cometido el delito, ofrece el indulto al
coémplice que delatare a los comparfieros no sélo autoriza la traicion y perfidia, sino que
estimula y en cierto modo obliga a ella con el fuerte aliciente del perdén. Pero cuando la ley
general, que se hace antes de cometerse los delitos y sin objeto determinado, ofrece el
mismo indulto, no tiene otro fin que el de evitar uniones peligrosas, con el temor reciproco
que cada complice debe tener de que otro le revele; y las leyes deben poner siempre todos
los obstaculos que sean posibles a las convenciones que puedan hacer los hombres, que se
intenten asociar para cometer delitos, pues éste es un medio muy eficaz para evitarlos.

37. El modo de pensar del Marqués de Beccaria, le encuentro autorizado por algunas de
nuestras leyes, que en ciertos delitos han usado de este medio. La ley 21. tit. 21. lib. 5. de la
Recop. en las declaraciones, después de haber sefialado el premio del trueque de vellén de
plata a oro, e impuesto graves penas a los que excedieren de él, hablando de las pruebas,
dice: para condenar basten tres testigos singulares, aunque sean las mismas partes o
complices, a quienes desde luego damos impunidad, si voluntariamente vinieren a acusarlo.

38. Lo mismo disponen algunas otras leyes del reino, y parece que lo determinado por
ellas en ciertos casos, seria conveniente extenderlo por una ley general a todos los delitos
graves, o al menos a los mas atroces, concediendo indulto al cbmplice que voluntariamente
delatase a los comparieros. EI Marqués de Beccaria quiere que la ley acompafie la
impunidad con el destierro del delator. Al menos, me parece a mi, que seria conveniente y
aun preciso que la impunidad se conceda expresamente por sola una vez, de suerte, que el
que se librd de la pena por medio de la delacidn, si vuelve a incurrir en otro delito y delata
voluntariamente a los cémplices, no sélo no se le pueda dar indulto, sino que se le castigue
mas severamente; porque lo contrario seria fomentar y hacer las leyes hombres pérfidos y
traidores, que entrarian facilmente en confederaciones peligrosas con la cierta ciencia, de
que si no salian con su intento, se librarian siempre por medio de la delacion.

39. Pero una vez ofrecida por la ley la impunidad debe ser infalible, y observarse con
suma religiosidad, sin que pueda valer pretexto alguno para no hacerlo, porque de lo
contrario la ley seria inutil y no produciria el efecto deseado. Por otra parte jqué ejemplo
tan pernicioso para la republica, que las leyes, que deben ser el sagrado depdsito de la fe y
confianza publica, faltasen a ella con pretextos especiosos y con doctas cavilaciones, y
autorizasen la falsedad y el disimulo, debiendo introducir y fomentar por todos los medios
posibles la buena fe, la sinceridad y todo género de buenas costumbres!



40. Los encubridores y receptadores de los que cometen algun delito, son en cierto modo
complices en él, y por consiguiente, segun fuere mayor o menor el influjo y parte que
tuvieren, asi se debera disminuir o agravar la pena, hasta imponerles tal vez la misma que a
los malhechores. Infiérese de aqui, que si el receptador tuviere compafiia con el que comete
el delito, o percibiere alguna utilidad de él, deberé ser castigado con mayor pena, que el que
puramente receptare o encubriere sin percibir utilidad ninguna. Por la misma razén, si el
receptador tuviere alguna conexion de parentesco u otra semejante con el delincuente,
debera disminuirse la pena, y tal y vez remitirse, segun las circunstancias, porque en este
caso debe creerse que lo hizo, no por malicia, sino vencido del amor y afecto; y conforme a
un principio establecido en este Discurso, en la regulacion de las penas, no sélo debe
tenerse presente el dafio causado, sino también la intencidn con que se hace. Pero esto se
debe entender, si el expresado receptador no es participante en el delito, ni le resulta
utilidad de él, pues en tal caso cesa la razon antecedente. Conforme a estas distinciones
deberia moderarse la regla 19. tit. 34. Part. 7, que dice: a los malhechores, y a los
«consejadores», y a los encubridores debe ser aplicada igual pena.

41. Los receptadores y encubridores de hurtos no deben ser siempre castigados por regla
general con la misma pena que el ladron. El que recibe el robo puede recibirle
inocentemente en muchas ocasiones; el que roba siempre es culpable. El uno impide la
conviccion del delito ya cometido, el otro comete el delito. El ladrén necesita vencer mas
obstaculos para hacer el hurto que el receptador para encubrirle, lo que supone mas
depravacion y malicia en uno que en otro. Pero las circunstancias pueden hacer que el
receptador sea tan culpable como el mismo ladron, y por consiguiente acreedor a la misma
pena.

42. También pueden reputarse por complices los que persuaden y aconsejan a otros que
cometan algun delito. EI que aconseja ayuda, dice Plauto. El consejo puede darse de modo
que influya mas o menos en la accion, y segun el influjo, asi debera ser mayor o menor la
pena. Puffendorff divide el consejo en general y especial. General es cuando sélo se
aconseja y persuade sin pasar adelante. En este caso distinguen vulgarmente los intérpretes:
es el delincuente hubiera cometido el delito, aun cuando no hubiera sido aconsejado, o si el
consejo que le dieron le determiné a delinquir. En el primer caso no debe reputarse por reo
al consejero, pero si en el segundo; porgue no se puede dudar que en tal caso el consejero
pervierte el &nimo del delincuente, le induce eficazmente a delinquir, y por consiguiente es
causa moral del delito.

43. El consejo especial es cuando, ademas de aconsejar y persuadir, se instruye al
delincuente, y se le manifiesta el modo de cometer el delito o se le proporcionan medios
para ejecutarle; como si al que quiere robar se le muestra por donde podra introducirse en la
casa para hacer el robo, y otros casos semejantes, en los cuales no se puede dudar que el
consejero es un verdadero complice, y por consiguiente, segun fuere mayor o menor su
influjo, se deberd aumentar o disminuir la pena.

44. El que pudiendo no impide un delito, moralmente concurre a €l, y por consiguiente
parece que debe ser participante en la pena. Pero es necesario distinguir de delitos y de
personas En los delitos atroces, de los cuales se sigue grave dafo a la republica, el bien de
ella pide, que el que pudiendo no estorba el delito sea reputado por complice, y



comprendido proporcionalmente en la pena. Pero la ley debera expresar individualmente
estos delitos, de suerte que en todos los demas, que no estén comprendidos en ella, no
debera reputarse por complice el que pudiendo no impide el delito.

45. Por lo que toca a las personas: o el que no impide el delito tiene alguna autoridad o
potestad sobre el delincuente, como el Magistrado, el padre, el marido, el amo, etc., o sélo
tiene la conexion comdn que la naturaleza ha puesto entre todos los hombres, o la sociedad
entre los ciudadanos. En este caso, aunque el que no impide el delito, pudiendo hacerlo,
falta a los oficios de humanidad y de civilidad, como estos defectos no estan sujetos a la
censura de las leyes, como se ha dicho, tampoco podra ser castigado por ellas.

46. No asi en el primer caso, pues los que por su oficio o por su estado deben cuidar de
la conducta de otro, y tienen autoridad para corregirle, si pudiendo evitar el delito no lo
hacen, son causa de él, y deben reputarse por verdaderos complices, verificAndose en tales
casos lo que dice Séneca el tragico: El que pudiendo no impide el pecado, manda
cometerle. Por las leyes de Inglaterra el marido es responsable de los excesos de su mujer, y
por las Romanas los Magistrados y Gobernadores de las provincias debian ser castigados
por los delitos de sus mujeres, como si ellos mismos los hubieran cometido.

47. Ademas de las cualidades hasta aqui referidas, debe tenerse presente también en la
imposicion de las penas, para agravarlas o moderarlas, como se ha dicho, el tiempo, el
lugar, la reincidencia, el modo e instrumentos con que se cometio el delito, la persona del
delincuente y la del ofendido.

48. El tiempo y el lugar no hay duda que agravan el delito. Un robo, por ejemplo,
cometido por la noche es méas grave, que si se hiciera por el dia, pues por la noche hay mas
facilidad de cometerle, y menos proporcién para impedirle, atemoriza més y turba mas la
tranquilidad y seguridad. Un delito cometido en el templo o en la casa del Rey ¢quién
puede dudar, que es mas grave que si se cometiera en otro lugar? Otrosi, dice el Rey Don
Alonso, deben tratar (los jueces) el lugar en que hacen el yerro, mayor pena merece aquel
que yerra en la Iglesia o en casa del Rey, o en lugar donde juzgan los Alcaldes, o en casa de
algun amigo que se fio de él, que si lo hiciese en otro lugar.

49. No piensa asi Mr. Brissot, y desprecia estas distinciones calificandolas de
imaginarias. Ciertos pueblos, dice este autor, creen, que son mas atroces los delitos que se
cometen en los dias que la religién destina a su culto, o en los lugares destinados a él. Esta
distincion es puramente ideal. El ladron que roba en estas circunstancias, no tiene intencion
de profanar estos lugares y dias, sino de apropiarse los efectos que pueden remediar su
miseria. Su necesidad satisfecha es la que él ve en el vaso sagrado que roba, y no la
divinidad ofendida. ¢Por qué pues se le ha de aumentar la pena?

50. Con mas justicia se puede dar a este razonamiento la censura de imaginario, que su
autor da a la distincion generalmente recibida. Es verdad, que el que roba en el templo no
se propone profanarle, sino satisfacer su miseria o su malicia. Pero sabe, o debe saber, que
no se puede robar en un lugar sagrado, sin profanarle, y esta profanacion agrava el delito.



51. Tampoco admite Mr. Brissot la distincion generalmente recibida entre el robo simple
y el hecho con efraccion y quebrantamiento, y dice, que por una sutileza sofistica las leyes
penales de ciertos pueblos han distinguido estos robos, graduando el segundo por mas
grave y violento que el primero. Los intérpretes vulgarmente dicen, que en el robo hecho
con quebrantamiento se cometen dos delitos: uno el del robo, y otro el del quebrantamiento,
y por consiguiente debe castigarse con mayor pena. Nuestro autor se burla de esto. ¢ Como
no ven, dice, que el quebrantamiento no es mas que un medio para cometer un mismo
delito, y no un delito nuevo?

52. Pero supongamos con Mr. Brissot, que efectivamente no haya mas que un delito, y
que el quebrantamiento no sea mas que un medio para cometerle. ;Por ventura los medios y
modo de cometer los delitos no pueden agravar la accion y hacerlos mas enormes? La
muerte dada con veneno, o alevosamente ¢quién ha dudado nunca que es mas enorme que
la que se hace en una rifia? Sin embargo el delito es el mismo, y s6lo hay la diferencia en el
modo con que se ha ejecutado.

53. No es facil conciliar este modo de pensar de Mr. Brissot con lo que él mismo habia
escrito poco antes. Los delitos, dice, tienen un valor, una intensidad real; pero es cierto, que
los motivos que inducen a cometerlos, el modo con que se cometen, los instrumentos de
que se sirve el agresor, el caracter del delincuente, la reincidencia, la edad, el sexo, el
tiempo, los lugares, etc., contribuyen a caracterizar el delito y hacerle mas o menos atroz.
No se yo, cuando podra verificarse, segun la doctrina de nuestro autor, que el modo, el
tiempo y el lugar, como él mismo dice aqui, agraven el delito y le hagan mas atroz.

54. La reincidencia es otra de las circunstancias, que, como se ha dicho, agravan el
delito, porque supone el animo mas pervertido y obstinado en el mal, y puede llegar a tanto,
gue sea incorregible el delincuente, en cuyo caso la publica utilidad pide que se agrave la
pena; pero guardando siempre la debida proporcién y analogia con la naturaleza del delito.

55. Finalmente la calidad y diversidad de las personas debe influir también en la
diversidad de la pena para agravarla o disminuirla. Una injuria hecha por un vasallo a su
sefior, por un hijo a su padre, por un criado a su amo, etc., es mas grave, que si se hiciera a
otro con quien no haya semejantes conexiones. Deben tratar los juzgadores, dice la ley 8,
tit. 31. Part. 7. las personas de aquellos contra quien fue hecho el yerro, mayor pena merece
aquél gque err6 contra su sefior, 0 contra su padre, o contra su mayoral, 0 contra su amigo,
que si lo hiciese contra otro que no hubiese ninguna de estas relaciones.

56. La clase, el estado, el empleo, etc., deben influir también en la diversidad de la pena.
Un noble, por ejemplo, no debe ser castigado con el mismo género de pena que un plebeyo,
un esclavo que un hombre libre, etc. Tampoco es de la aprobacion de Mr. Brissot esta
doctrina. No debe haber distincidn de penas, dice, en razén de la distincion de los
delincuentes. Todo delincuente convencido deja de ser ciudadano, y por el mismo hecho
pierde los privilegios de la clase a que correspondia. Un sefior que asesina a su criado, es
tan enemigo de la publica tranquilidad como el salteador que sale a un camino a asesinar a
un pasajero.



57. De este razonamiento sélo se podré inferir, que la distincion de personas no debe ser
un titulo para la impunidad: que todo delito debe castigarse, hdgale quien sea; pero no que
no debe hacerse distincion en las penas, pues la misma naturaleza de éstas y sus fines piden
que se haga distincion. Las penas, como hemos visto, deben ser proporcionadas, y no
exceder de aquel punto que basta para contener los delitos, y para corregir al delincuente; y
cquien duda, que segun la diversidad de las personas, la pena que para unos seria inutil es
bastante para contener a otros? Un destierro, el desagrado del Principe, hara tanta impresion
en un hombre ilustre, como podria hacer en un plebeyo una pena corporal y dura. Ademas
de que una misma pena puede imponerse de varios modos.

58. Asi lo han determinado nuestros prudentes legisladores con mejor acuerdo. Tratar
deben los juzgadores, dice el Rey D. Alonso en la ley arriba citada, cuando quieran dar
juicio «descarmiento» contra alguno, qué clase de persona es aquélla contra quien lo dan, si
es siervo, o libre, o hidalgo, o hombre de villa, o de aldea, o si es mozo 0 mancebo, o viejo,
y mas crudamente deben escarmentar al siervo que al libre, y al hombre vil que al hidalgo,
y al mancebo que al viejo, y al mozo; aunque el hidalgo, u otro hombre que fuese honrado
por su ciencia, o por otra bondad que hubiese en él, hiciese cosa porque tuviese que morir,
no lo deben matar tan rudamente como a los otros, asi como arrastrandolo, o ahorcandolo, o
guemandolo, o echandolo a las bestias bravas; mas débenlo matar de otra manera, asi como
haciéndolo sangrar, 0 ahogandolo, o haciéndolo echar de la tierra, si le quisieren perdonar
la vida.

59. El benefico Principe que actualmente nos gobierna, confirma las méximas de sus
predecesores en una muy reciente providencia. Atendiendo, dice, por una parte a que la
clase de los nobles sea tratada con la distincion que corresponde a su calidad, y mirando por
otra, a que este privilegio no sea causa de su abandono, ociosidad y libertinaje, pues aunque
el castigo de los delitos y excesos que éstos cometan deben tener distincién a los del estado
general, de ningin modo puede tolerarse ni permitirse que queden impunes y sin el debido
escarmiento segun su calidad... me he dignado declarar, por regla general, que todos los
nobles que sean aprehendidos por vagos y mal entretenidos, se destinen al servicio de las
armas en calidad de soldados distinguidos.

60. De lo dicho en los nimeros antecedentes, no pretendo inferir que la diversidad de las
personas haya de hacer variar la naturaleza del delito, y por consiguiente la de la pena;
defecto gravisimo, en que incurrieron las leyes Romanas, por las cuales muchas veces un
mismo delito se castigaba con pena de deportacion, si el que le cometia era persona
distinguida, y con pena capital, si era esclavo u hombre vil. En este mismo defecto
incurrieron también algunas de nuestras leyes a imitacion de las Romanas. La ley 9. tit. 10.
Part. 7. determina, que si se juntaren algunos para hacer fuerza con armas, y pusieren fuego
a los edificios o mieses, si el que esto hiciere fuere hidalgo o hombre honrado, debe ser
desterrado para siempre; y si fuere hombre de menor guisa o vil... mandamos que lo
quemen. Esta tan injusta como odiosa distincion, es la que no debe admitirse en ninguna
buena legislacion, y a la que no deben dar lugar las diversas clases de las personas; pero
tampoco se deben confundir éstas indistintamente, porque esta confusion es contraria, como
se ha dicho, al mismo fin de las penas.



61. La clase, el estado, el empleo, hay casos también en que deben influir para que el
delincuente sea castigado con mas severidad, porque tiene mas motivos y obligaciones para
obrar bien, y méas facilidad y proporcién para hacer mal, y esto agrava mas el delito. Un
juez, por ejemplo, que abusando de su oficio y de la publica autoridad y potestad, que esta
depositada en él, comete alguna accién mala, debe ser castigado con mas severidad que un
particular. La ley 16. tit. 9. Part. 7, dice: que si un juez deshonrare de palabra o de hecho sin
razén a los litigantes, tenido seria en todas guisas de hacer mayor enmienda por ello, que si
otro hombre lo hiciese. La razon de esto la da otra ley de la misma Partida: porque muy
fuertes armas, dice, tienen para hacer mal aquéllos que tienen voz del Rey, cuando
quisieren usar mal del lugar que tienen. La ley 2, tit. 28. Part. 7. dice: Los hombres cuanto
son de mayor linaje y mas noble sangre, tanto deben ser mas mesurados y méas apercebidos
para guardarse de yerro. Ya los hombres del mundo que méas conviene ser apuestos en sus
palabras y en sus hechos, ellos son, porque cuanto Dios mas de honra les hizo, y cuanto
mas honrado y mejor lugar tienen, tanto peor les esta el yerro que hacen.

62. Hasta aqui hemos visto las cualidades y circunstancias que constituyen la naturaleza
del delito, y deben tenerse siempre presentes en la imposicion de las penas, para no faltar ni
exceder en su verdadera medida. Otras circunstancias hay que aunque nada influyen en la
naturaleza del delito, y por eso las podemos llamar extrinsecas, hacen que en ciertos casos
cese la razon general de la ley, o los fines intentados por las penas, y entonces pueden
moderarse, 0 también remitirse, segun las circunstancias. Si uno, por ejemplo, hubiese
hecho grandes servicios a la republica, y cometiese algun delito, podrian ser tan sefialados
estos servicios que por ellos se le remitiese 0 moderase justamente la pena. Si el nimero de
delincuentes fuese muy grande, todos deberian ser castigados indistintamente, pero la
prudencia y el bien comun piden que, en semejantes casos, el castigo se verifique en pocos
y el miedo llegue a todos.

63. Los autores criminalistas refieren muy individualmente éstos y otros muchos casos,
en que las circunstancias extrinsecas pueden hacer que se remita 0 modere la pena, de los
cuales unos son ciertos, otros probables, y otros absolutamente improbables y falsos. Pero
como todos son casos particulares, cuyas circunstancias no influyen en la naturaleza de los
delitos, ni pueden tenerse presentes en el establecimiento de las leyes y cuando se
verifiquen debe recurrirse al legislador para que determine, no nos debemos detener a
referir y examinar dichos casos, como asunto ajeno de este Discurso, y pasaremos a Ver,
como propio de él, en el siguiente capitulo, los diversos géneros que hay de penas y de
cuales puede o0 no hacerse uso con utilidad y conveniencia de la republica.

Capitulo V

De los diversos géneros que hay de penas, y de cuales pueden usarse o no con utilidad y
conveniencia de la republica

Cuatro son los objetos principales de las penas: la vida del hombre, su cuerpo, su honra
y sus bienes. Conforme a estos cuatro objetos pueden dividirse las penas en capitales,



corporales, de infamia, y pecuniarias, de las cuales y de las especies que bajo ellas se
comprenden trataremos en el presente capitulo, diciendo antes algo del talién, porque en él
se contienen en cierto modo todas las demés penas.

8.1
De la pena del talion

1. Si se examina con cuidado la naturaleza de esta pena, se hallaré su origen en el
vehemente deseo de la venganza, que con tanta violencia arrastra el corazon del hombre.
Recibe uno algln dafio en su persona, inmediatamente aborrece al que se lo hizo, y no
pudiendo sufrir el verse en un estado mas infeliz que él, enciéndese con el amor propio el
deseo de la venganza, y no cree poder hallar mayor satisfaccion que la de hacer sufrir a su
enemigo otro tanto mal como él le causé. El dolor del enemigo sirve de remedio al dolor
del ofendido, dice Publio Syro.

2. Por eso el supremo legislador, conociendo la violentisima inclinacion de los Judios a
vengar sus injurias, asi como por su dureza y obstinacion, tuvo ciertas indulgencias con
ellos en algunas leyes, y les dio también la del talién para moderar de algin modo, y poner
limites a sus venganzas. Este precepto, dice San Agustin, no es fomento, sino término del
furor, para reprimir las llamas de los odios y refrenar los &nimos inmoderados de los que se
enfurecen... No para que se vuelva a encender lo que ya estaba apagado, sino para que no se
extienda mas el incendio de lo que ardia.

3. Pero esta ley del talion, aunque los Saduceos la entendian materialmente y segun todo
el rigor de la letra, los demaés Judios, siguiendo la tradicion, la interpretaban mas
benignamente, y las palabras ojo por ojo, diente por diente, etc., las referian a la multa o
pena pecuniaria con que se debia recompensar el dafio hecho. Esto es, debia pagar el que lo
hizo tanto cuanto pagaria por redimir la pérdida del ojo, por ejemplo, si se viese en la dura
precision de perderle o redimirle con dinero. Josefo, dice, que al que recibia un dafio, se le
permitia pedir en justicia el resarcimiento de él, segln todo el rigor de la ley y no se le
podia obligar contra su voluntad a admitir la recompensa pecuniaria, lo que prueba, al
menos, que esta recompensa era permitida. De los Hebreos paso la ley del talion a los
Griegos, y de estos a los Romanos, cuando enviaron a la Grecia a recoger sus leyes e
institutos para formar la ley de las doce tablas, en la cual expresamente se permite la
redencidn o estimacion de la pena, lo que prueba también la tradicion de los Judios.

4. En algunos fueros antiguos de Espafa se concede también expresamente la facultad
de redimir con dinero la pena corporal. D. Sancho Ramirez, Rey de Aragon y Pamplona en
la era 1090, queriendo establecer una ciudad en su villa de Jaca, condono a sus vecinos
todos los malos fueros que hasta entonces habian tenido, otorgandoles, para que mejor se
poblase, todos los buenos fueros que le pidieron; uno de los cuales era que si alguno rifiese,
0 hiriese a otro en presencia del Rey, o en su palacio, estando en él su Real Persona pagase
mil sueldos o perdiese el pufio, y, lo mismo, si airado contra su vecino sacase lanza, maza o
cuchillo.



5. Varios expositores que cita Calmet, dicen, que la interpretacion dada por los Judios a
la ley es mas conforme a la equidad y a la naturaleza de las cosas, y que de lo contrario se
seguirian muchos inconvenientes. Lo cierto es que en el talién no se puede observar la
verdadera medida de las penas y se falta a uno de los principales fines de ellas, porque, si
para escarmentar y contener al que hizo el dafio, basta hacerle menos mal que el que él
causo, no se le debe hacer tanto como hizo; y, por el contrario, si haciendo al delincuente
igual mal que el que él causo, no es bastante para escarmentarle, entonces se le debe hacer
mas, porque de lo contrario se falta al fin de las penas contra el bien de la republica.
Ademaés de que con la pena del talion se multiplicarian los males con perjuicio de la
sociedad. Una ley de los visigodos prohibe que por bofetada, pufiada, patada o golpe en la
cabeza se imponga la pena del talion, por el peligro de que con ella se haga mayor mal.
Fuera de que, en muchos delitos, como el adulterio y otros, no puede tener lugar de ningin
modo la pena del talidn, a menos que no se quiera tomar una venganza torpe y contraria a
todo derecho divino y humano, semejante a la que Néstor persuadia a los Griegos para
vengar el robo de Helena.

6. Si la pena del talion no obliga a otra cosa que a resarcir el dafio hecho, en el modo que
se pueda, segun dice Henrigue de Coccei pretendiendo probar, que de este modo, y no de
otro, debe entenderse el talion de los Judios y de todas las naciones que le han usado,
entonces no hay pena mas justa, ni mas conforme a la razon y a la naturaleza misma. Pero
entendido como regularmente se entiende, debe causar, segun lo dicho hasta aqui, mas
perjuicio que utilidad, bien se torne en todo su rigor, bien se permita redimir con dinero, y
por consiguiente no debe usarse de esta pena. Solo dos casos hallo en que puede ser util y
conveniente. El primero en el homicidio voluntario y malicioso, pues no hay cosa mas justa
que el que privo injustamente a otro del mayor bien que tenia, y que no le puede
recompensar de ningun modo, sea privado igualmente de él, debiéndose verificar a la letra
en este caso el alma por alma del Exodo.

7. El otro caso es el de la calumnia y testimonio falso en juicio. Seria muy conveniente
para defender la inocencia y reprimir a los calumniadores y testigos falsos tan frecuentes,
tan impunes, y tan perniciosos a la republica, hacer observar la ley 83. de Toro 101, que es
la 4. tit. 17. lib. 8. de la Recopilacion, y otras del reino, que imponen a estos feos y
perniciosos delitos la pena del talion. ;Crees por ventura, Favorino, decia el Jurisconsulto
Sexto Secilio, que si no se hubiera derogado la pena impuesta por la ley de las doce tablas a
los testigos falsos, y si ahora como entonces el que fuese convencido de este delito, fuera
precipitado de la piedra tarpeya, que habria tantos testimonios falsos como vemos? No hay
cosa mas justa que la sentencia del canon I. causa 3. quest. 6. aunque falsamente atribuido
por Graciano al Papa S. Fabian: EIl que no probare la acusacion, sufra la pena que intentaba
contra el acusado. La pena del talion contra los calumniadores es muy antigua en Espafa.
Entre los fueros antiguos de Sobrarve y Navarra hay uno que dice: Qui falsia encarga a otri,
et non lo puede probar con buenos ombres, suefra tales penas cuales avia de sofrir el
acusado.

8. Pero podra suceder muy bien, que el calumniador o el testigo falso en el progreso de
la causa se arrepienta de su depravado intento, y entonces la pena del talion establecida en
favor y para seguridad de la inocencia se convertird en su mayor dafio, y asegurara mas su
ruina, porque el temor de incurrir en una pena tan grave sera un obstaculo invencible para



la retractacion, y por consiguiente se quita al inocente un medio por donde podria salvarse.
Acaso la experiencia de este dafio ha sido la causa de que hayan quedado sin uso las leyes
del reino arriba citadas. Pero este inconveniente, digno a la verdad de mucha consideracion,
creo que se salvaria, declarando, que las expresadas leyes deban observarse a la letra 'y en
todo su rigor, siempre que el calumniador o testigo falso fueren convencidos de su
calumnia o falsedad; pero no si ellos voluntariamente se delataren en tiempo habil, en cuyo
caso debera moderarse la pena, y no tener lugar la del talion. De esta suerte no sélo se evita
el inconveniente referido, sino que se da también a la inocencia este medio mas de salvarse;
y si los calumniadores no quisieren usar del beneficio de la ley, se haran tanto mas dignos
de su severidad, pues teniendo en su mano el evitarla aun después de cometido el delito, no
han querido, lo que prueba una consumada malicia y depravacion del animo, digna de
castigarse con el mayor rigor.

8.1

De la pena capital

Nulla unquam de morte hominis cunctatio longa est.
Juven. satyr. 6. v. 220.

1. En todos tiempos y naciones cultas y barbaras se ha usado de la pena capital para
castigar algunos delitos; prueba cierta, de que los hombres por un general consentimiento la
han mirado siempre como Util y necesaria al bien de la sociedad, al menos en ciertos casos.
Es necesario confesar, sin embargo, que en todos tiempos y naciones se ha abusado de esta
gravisima pena, ya imponiéndola con profusion, ya ejecutandola con crueldad. Movidos
acaso de esto algunos autores modernos, han dado en el extremo contrario, esforzandose a
producir todas las razones que les ha sugerido su ingenio, para proscribir la pena capital
como inatil y perniciosa, persuadiendo a los legisladores del total exterminio de ella de sus
Caodigos penales.

2. ¢Qué diremos pues a la vista de dictdmenes tan opuestos? Negar a las Potestades
supremas la facultad de imponer la pena de muerte, seria arrancar temerariamente a la
justicia y a la soberania uno de sus mas principales atributos. Imponerla sin discernimiento
y con profusion, seria crueldad y tirania. Abolirla enteramente en un Estado, seria acaso
abrir la puerta a ciertos delitos mas atroces y peligrosos, que casi no pueden expiarse sino
con sangre.

3. Dracon castigaba indistintamente todos los delitos con pena capital. EI Emperador
Mauricio resolvié no derramar jamas la sangre de sus vasallos. El legislador Ateniense no
hallé pena menor que la de muerte, y escribié todas sus leyes con sangre. EI Emperador



Griego crey6 que era demasiadamente cruel, y se olvido de que no llevaba en vano la
espada.

4. Entre estos extremos hay un medio que dicta la razon misma y el conocimiento de los
hombres, y es usar de mucha circunspeccion y prudencia en imponer la pena capital,
reservandola precisamente y con toda escrupulosidad para solos aquellos casos en que sea
util y absolutamente necesaria. La pena de muerte es como un remedio de la sociedad
enferma, y hay casos en que es necesario cortar un miembro para conservar el cuerpo.

5. Las razones en gue se fundan los que quieren proscribir la pena de muerte son,
ciertamente, mas ingeniosas que sélidas. La soberania y las leyes, dice el Marqués de
Beccaria, no son otra cosa que la suma total de las pequefias porciones de libertad, que cada
uno cedid y deposit6 en la sociedad. Siendo esto asi ;como podréa decirse, que en el
sacrificio que cada uno hizo de la méas corta porcion de libertad que pudo ceder,
comprendié el del mayor bien, que es la vida? Ademas de que aun cuando hubiera querido
no habria podido hacerlo, porgue no teniendo el hombre facultad para disponer de su vida
¢como podria ceder a otro un derecho que él no tenia? Ni es facil conciliar esto con la
prohibicion del suicidio.

6. Si este razonamiento es sélido, no debe haber caso ninguno, segun €l, en que la
sociedad o la soberania pueda privar de la vida a un ciudadano. Sin embargo, el mismo
Marqués de Beccaria dice que hay dos. EI primero, cuando aun privado de la libertad un
ciudadano, tenga tales relaciones y tal poder, que pueda producir una revolucién peligrosa
en la forma de gobierno establecida. El segundo, cuando su muerte fuese el verdadero y
unico freno que contuviese a otros y los separase de cometer delitos.

7. Seria bueno que nos dijera el Marqués de Beccaria, como siendo increible, segln
dice, que los hombres, habiendo andado tan escasos en la cesion de su libertad, hubiesen
hecho el sacrificio del mayor bien, que es la vida, sin embargo lo hicieron en estos dos
casos, Y que nos mostrase donde consta, que éstos y no otros fueron exceptuados de la regla
general. Seria menester también que nos explicase, como, no teniendo los hombres facultad
para quitarse la vida, cedieron en estos dos casos un derecho que no tenian, y si en éstos
pudieron cederle, por qué no podrian hacerlo en otros. Ultimamente es menester que
concilie una contradiccion que resulta de su sistema, cual es decir que los hombres cedieron
la menor porcion de libertad que les fue posible, y al mismo tiempo dieron facultad a la
sociedad para condenarlos a una esclavitud perpetua y trabajosa, que es la pena que quiere
subrogar a la de muerte. La solucion que diese a estas dificultades disolverian también sus
argumentos.

8. Entretanto no es dificil hacer ver la debilidad de éstos y la falsedad de su sistema.
Primeramente el contrato social, segin nos le pinta nuestro autor, es quimérico, y si fuese
cierto, seria inicuo por la suma desigualdad que contiene. Suponese en él, que los hombres
cedieron la menor porcién que les fue posible de su libertad, al paso que se reservaron
tacitamente el derecho de privar a los otros, no solo de su libertad, mas también de la vida,
sin temor de exponerse a padecer la misma suerte, pues como dice el autor: cualquier
hombre se hace el centro de todas las combinaciones del Universo, y cada uno de nosotros
querria, si fuese posible, que no le ligasen los pactos que ligan a otros. En un contrato



semejante ¢adonde esta la igualdad, que es el fundamento de toda obligacion? ¢ Adonde esta
la proporcion que debe haber entre la pena y el delito, si uno puede privar a otro del mayor
bien, que es la vida, sin exponerse a sufrir el mayor mal, que es a privacion de ella?

9. El derecho y potestad de castigar, que tiene la republica o el que la representa,
depende, segun el sistema de nuestro autor, Gnica y privativamente del contrato social y de
las condiciones puestas en él, de las cuales no pueden apartarse sin notoria injusticia las
supremas Potestades; y como en este contrato los hombres, ni quisieron, ni pudieron hacer
el sacrificio de su vida, de aqui es, que las supremas Potestades no pueden tener derecho
para imponer la pena capital. Esta doctrina, ademas de ser absolutamente falsa, es también
peligrosa, porque puede inducir a suscitar sediciones y alborotos en la republica. Es verdad,
que la voluntad y consentimiento de los hombres reunidos en sociedad es la primera e
inmediata causa de las soberanias. Pero supuesta la voluntad o eleccion de los hombres, la
potestad y el derecho de gobernar y la facultad de escoger los medios conducentes para ello
viene de Dios, como hemos hecho ver en el capitulo primero de este Discurso. Tienen pues
las supremas Potestades una superioridad legitima sobre todos los ciudadanos que
componen la republica, dimanada ya del consentimiento de los hombres, ya de la
disposicion divina; pero que los hombres no pueden revocar. Y cOmo se podria salvar esta
superioridad, si el inferior pudiese restringir y moderar las facultades del superior?

10. No quiero decir con esto, que las supremas Potestades estan libres de toda obligacion
para con los subditos, pues aunque tienen de Dios la potestad, tiénenla empero,
precisamente, para cumplir con los fines de su institucion y con el objeto que se
propusieron los hombres en el establecimiento de la sociedad. Tienen por consiguiente la
estrecha obligacién de proteger esta sociedad, de conservar siempre la tranquilidad y
seguridad de la republica y de todos los particulares que la componen, de poner todos los
medios necesarios y conducentes para este fin, que son las verdaderas y gravisimas
obligaciones que les impone el contrato social, para cuyo cumplimiento les dio Dios la
potestad, y de las cuales por consiguiente no pueden desentenderse sin una injusticia
notoria, siendo cierto, que los Reyes se hicieron por las republicas, y no las republicas por
los Reyes. Pero la eleccién de los medios y el modo de ponerlos en ejecucién no puede
depender de la voluntad y arbitrio de los subditos, porque esto cederia en detrimento y
destruccién de la misma republica.

11. Es falsa ala verdad y perniciosa la sentencia de Maquiavelo y de Hobbes, que hacen
del Principe un verdadero tirano, exonerandole de toda obligacion para con los subditos, y
dandole por consiguiente facultad para disponer a su arbitrio de sus vidas, de su honra, de
sus bienes, y hasta de sus mismas conciencias: sentencia absurda y monstruosa, que solo
pudiera haberse producido con el depravado fin que se propuso Maquiavelo, de hacer
odiosos e insoportables a los Principes, afectando defender sus derechos y excitar a los
pueblos a sacudir el yugo de la obediencia. Rousseau, que entendié bien el idioma del
politico Florentino, dice hablando de él: Fingiendo dar lecciones a los Principes, las dio
muy grandes a los pueblos. El Principe de Maquiavelo es el libro de los Republicanos.

12. Pero si el sistema de Maquiavelo y sus secuaces es falso y pernicioso, como hemos
dicho, no lo es menos el de Hotman, Milton y otros monarcémacos, que dividen la
Majestad en real y en personal. La primera, que segun ellos, es inalienable, y consiste en el



cumulo de las regalias o derechos de la Majestad, la tiene el pueblo. La segunda, que es
precaria, y consiste sélo en la preeminencia de la persona sobre los demas, la ostenta el
Principe, al cual en consecuencia de esto le hacen un mero ministro del pueblo, dando a
éste facultades que no tiene, y que solo podrian servir para suscitar continuas sediciones,
alborotos y un entero trastorno de la republica. Este sistema pernicioso le han refutado
solidamente Guillelmo Barclayo, Grocio y Heineccio, el cual destruye también las
soluciones que Gronovio, verdadero aunque paliado defensor de la monarquia, pretende dar
a los argumentos de Grocio. Rousseau, dice que Grocio por no haber adoptado los
verdaderos principios, y por lisonjear a Luis XII, se enredd en mil sofismas e incurri6 en
muchas contradicciones. Pero no es extrafio que discurra de esta suerte, porque su contrato
social, bien entendido, no es otra cosa que una verdadera defensa de la monarquia expuesta
con diversas frases y palabras, y asi todos los argumentos que hace Grocio contra el sistema
de los monéarquicos impugnan igualmente el de Rousseau.

13. Por todo lo dicho se ve, que aun cuando los hombres no hubieran querido ni podido
hacer en el contrato social el sacrificio de su vida, tienen las supremas Potestades derecho
para privar de ella al stbdito, siempre que sea conveniente o necesario para el bien de la
republica, porque esta potestad les viene de otro principio, como hemos visto. Pero
supongamos que depende, segun el sistema de nuestro autor, Unica y privativamente del
contrato social y de la voluntad de los hombres. Es evidente que, en el estado primitivo, el
hombre tenia derecho para quitar la vida al que intentase quitarsela: ¢por qué pues no
podria ceder este derecho, y depositarle en la autoridad publica para mayor seguridad de su
persona, que es lo que iba a buscar en la sociedad? Supongamos todavia, que ni aun este
derecho tenian los hombres antes de unirse en sociedad. ¢Quién ignora que la uniony
composicion, asi en lo fisico como en lo moral, comunica muchas veces al cuerpo o
compuesto ciertas cualidades y facultades que no tenian las partes de que se compone? De
la unién o colocacion de varias partes, por ejemplo, resulta la simetria, que no tienen las
partes separadas; y contrayendolo a nuestro asunto; de la union de los hombres en sociedad,
resulta en esta sociedad una soberania y superioridad legitima sobre todos los que la
componen, que no tenian ellos separadamente, pues en el estado natural todos los hombres
son iguales entre si. Y he aqui como, aun cuando fuera cierto el sistema del Marqués de
Beccaria, puede componerse muy bien el derecho de quitar la vida a los subditos con la
prohibicion del suicidio, que es uno de sus principales argumentos.

14. Otra raz6n en que se funda nuestro autor para proscribir la pena capital es no ser
necesaria, segun dice, para el bien de la republica, porque la esclavitud perpetua, ademas de
no ser tan cruel como la pena de muerte, es mas eficaz para contener los delitos. Para
probar esto dice que no es lo intenso de la pena lo que hace el mayor efecto en el &nimo de
los hombres, sino su extension, y asi no es el freno mas fuerte contra los delitos el
espectaculo momentaneo, aunque terrible, de la muerte de un malhechor, sino el largo y
dilatado ejemplo de un hombre, que convertido en bestia de servicio y privado de la
libertad, recompensa con sus fatigas a la sociedad que ha ofendido. Es mas eficaz, porque
con la vista continua de este ejemplo resuena incesantemente alrededor de nosotros mismos
el eco de esta sentencia: yo también seré reducido a tan dilatada y miserable condicion, si
cometiere semejantes delitos.



15. Es verdad que la muerte es un espectaculo momentaneo. Pero no es solo este
espectaculo momentaneo el que sirve de freno; es también la cierta ciencia que cada uno
tiene, de que si comete tales delitos, perdera el mayor bien que es la vida. Esta ciencia que
cada uno tiene dentro si mismo, y que nunca puede separar de si aunque quiera, debe hacer
una impresion no momentanea, sino permanente y duradera, y hara resonar también
incesantemente alrededor de nosotros el eco de esta terrible sentencia: yo también seré
reducido a la mas terrible y miserable condicion de perder lo que mas amo, que es la vida,
si cometiere tales delitos. De donde se infiere, que si la vista continua de la esclavitud es un
freno tan poderoso para contener los delitos, la conciencia continua y cierta de la pena de
muerte, mas terrible que la esclavitud, debera ser por la misma razén todavia mas poderosa
y eficaz. Ademas de que esta vista continua de la esclavitud es absolutamente quimérica,
porgue ¢como seria posible, particularmente en una Monarquia dilatada, que el pueblo
tuviese siempre a la vista todos los condenados a perpetua esclavitud? Seria preciso
encerrarlos en un lugar destinado para este fin, como se hace ahora con los condenados a
presidios y arsenales, y entonces la esclavitud perpetua vendria a ser para el pueblo un
espectaculo tan momentaneo y mucho menos terrible que la pena de muerte.

16. No es menos quimérico el proyecto que para salvar este reparo propone Mr. Brissot.
Yo quisiera, dice, que de tiempo en tiempo, después de haber preparado los &nimos con un
buen discurso sobre la conservacion del orden social, y sobre la utilidad de los castigos, se
condujese a los jovenes y también a los hombres, a las minas, a los trabajos, para que
contemplasen la suerte espantosa de los miserables que estaban alli condenados. Yo no se,
si estas peregrinaciones, caso que pudiesen ponerse en practica, serian mas utiles, como
dice Mr. Brissot, que las que hacen los Turcos a la Meca, o si traerian mas inconvenientes
que utilidades.

17. Prescindo ahora de las innumerables dificultades que habria para la custodia de tanto
esclavo perpetuo, como deberia haber, cuya dura condicion los haria mas osados y
atrevidos para procurar su libertad. Prescindo de que muchisimos eludirian la pena (lo que
no puede verificarse en la de muerte) por mil medios que sugiere al hombre el deseo de la
libertad, particularmente sabiendo que siempre habian de conservar la vida; y los que no
tuviesen la fortuna de romper las cadenas quedarian reducidos al triste y lastimoso estado
de la desesperacion, mas cruel que la misma muerte; pues aunque el Marqués de Beccaria
niega esto, porque dice, que el esclavo esta distraido de la infelicidad del momento futuro
con la del presente, la constante experiencia de todos los hombres desmiente este
razonamiento, pues no hay quien ignore, que la esperanza de que el mal que se padece ha
de tener fin, lo suaviza en algn modo por grave que sea; y al contrario la conciencia de que
no ha de acabar sino con la vida, lo hace mucho mas grave de lo que es en si. Teniendo esto
presente nuestros legisladores mas humanos y prudentes, han determinado que ningun reo
pueda ser condenado a los duros trabajos de los arsenales perpetuamente, para evitar el total
aburrimiento y desesperacion de los que se vieren sujetos a su interminable sufrimiento,
tomando al mismo tiempo otras prudentes precauciones para los que fueren incorregibles.

18. Ultimamente la pena capital mirada en si misma, y seglin su naturaleza, ni es injusta,
ni va contra el derecho natural, ni contra el bien de la sociedad como pretende Mr. Brissot:
¢Qué importa, dice, que nuestros padres, ciegos en la economia politica, hayan derramado
la sangre de tantos delincuentes, si esta hoy demostrado que este absurdo uso viola a un



tiempo el derecho natural y social, perjudica al interés de la sociedad, queriendo vengarla, y
alienta a cometer los delitos en vez de contenerlos?

19. Para conocer la falsedad de esta sentencia, basta saber, que Cain, reconvenido por
Dios por la muerte de su hermano Abel, conociendo la gravedad de su delito y la pena que
merecia, lleno de temor le dice a Dios: Es tan grande mi iniquidad, que no merece perdon...
y asi cualquiera que me encuentre, me matard. El mismo Dios confirma este fundado temor
de Cain, pues para gque no se verifique es necesario que expresamente mande que ninguno
le quite la vida, y le pone una sefial para que le sirva de salvoconducto. Cuando Cain
hablaba de esta suerte, alin no habia ley positiva divina ni humana que prohibiese con pena
alguna el homicidio; la naturaleza sola inspira este temor y modo de pensar de Cain, lo que
al mismo tiempo prueba que la pena del talion es justa para castigar el homicidio. ; Como
pues podra decirse, que es contra el derecho natural una cosa que inspira la misma
naturaleza cuando no hay otra ley, ni derecho que el natural? ;Y cémo podra también
asegurarse sin temeridad, que viola el derecho natural una pena no sélo autorizada, sino
expresamente mandada por Dios en su ley? Si alguno con propdsito deliberado o por
asechanzas matare a su préjimo, aungue se refugie en mi altar, le sacaras de él para que
muera, dice en el Exodo: y en el Apocalipsis: El que matare con la espada, con la espada
debe morir. Ademas de otros muchos lugares igualmente expresos del antiguo y nuevo
Testamento.

20. Infiérese de todo lo dicho, que las supremas Potestades tienen un derecho legitimo
para imponer la pena capital, siempre que sea conveniente y necesaria al bien de la
republica; y siéndolo efectivamente en algunos casos, no seria justo ni conveniente
proscribirla de la legislacion; aunque la humanidad, la razén y el bien mismo de la sociedad
piden que se use de ella con la mayor sobriedad, y con toda la circunspeccion posible.

21. Hay varias especies de pena capital, o por mejor decir, varios modos de ejecutarla. Si
se hubieran de referir todos los que se han usado en diversos tiempos y naciones, seria
necesario hacer una relacién tan larga como ingrata a la humanidad. j Tanta ha sido la
crueldad con que los hombres han tratado siempre a los mismos hombres! ¢ Quién podra a
la verdad acordarse sin horror del toro de Falaris, de las aras de Busiris, de la carcel de
Dionisio? ¢Quién podra leer sin indignacion la barbara crueldad de los Scitas, que metian
vivos a los delincuentes en el vientre de una bestia recien muerta, dejandoles solo la cabeza
fuera con el fin de alimentarlos, para prolongar mas el tormento y su crueldad, y los
dejaban alli hasta que morian comidos de los insectos que cria la corrupcion? El suplicio de
la rueda y el destrozo o descuartizamiento de hombres vivos, que se usan todavia en
algunas naciones, aunque cultas, hacen estremecer a la humanidad.

22. Por fortuna nuestras leyes no han adoptado tan horribles suplicios. Es verdad, que
algunas de ellas imponen a varios delitos la atrocisima pena de quemar vivo al delincuente.
Pero una costumbre general y constantemente recibida ha dejado sin uso esta cruelisima
pena; y siendo esta costumbre tan conforme a la humanidad y al caracter del siglo en que
vivimos, seria muy conveniente confirmarla expresamente por las leyes, cuando se trate de
su reforma. La pena de asaetear vivos a algunos delincuentes impuesta por las leyes, sin
embargo de ser infinitamente menos dura que la del fuego, parecié muy cruel a nuestros
legisladores, y expresamente se mandd en la ley 46. tit. 13. lib. 8. Recop. que no pueda



persona alguna tirar saeta a ninguno de los que asi fueren condenados, sin que primero sea
ahogado. Hoy ni aun asi se usa ya esta pena.

23. De la misma suerte que la pena de saeta ha hecho la costumbre que se use hoy la de
fuego, pues sélo se ejecuta después de muerto el delincuente, acaso para salvar de algin
modo la disposicion de las leyes que no estan derogadas, o para inspirar mas horror al
delito. Es una méxima cierta y muy conforme al fin de las penas, que deben siempre
preferirse aquéllas que, causando horror bastante para infundir escarmiento en los que las
ven ejecutar, sean lo menos crueles que fuere posible en la persona del que las sufre, porque
el fin de las penas, como se ha dicho, no es atormentar, sino corregir. Por esta razon creo
que entre las penas capitales, cuando sea necesario imponerlas, deben preferirse con
exclusion de las demas las que actualmente se usan entre nosotros, cuales son el garrote, la
horca y el arcabuceo por los soldados, en las cuales concurren las circunstancias
expresadas.

81l
De las penas corporales

Mutilaciones de miembros

1. Por penas corporales, a distincion de las capitales (aunque éstas también lo son
propiamente hablando) entiendo todas aquéllas que afligen el cuerpo, ya causando dolor, ya
privando de ciertas comodidades, ya causando algunas incomodidades. Entre todas ellas las
mas graves son las de mutilacion de miembros. Estas deben proscribirse absolutamente y
para siempre de toda buena legislacion, pues ademas de ser crueles por su naturaleza, lejos
de conseguirse con ellas los saludables fines que deben proponerse las penas no son, sino
perniciosas a la republica.

2. Un hombre, a quien para corregirle, se le corto un pie o una mano, ¢de qué utilidad
podra ser en la republica? Esta pena cruel, que so6lo sirve para hacer deformes a los
hombres, en vez de corregir al delincuente, que es el fin principal de las penas, le pone en
términos de que se haga peor, pues privandole de los miembros que la naturaleza dio como
necesarios a los racionales para ganar honestamente la vida, le obliga cuando menos a vivir
ocioso en la sociedad con gravamen de los demas, y tal vez a valerse de medios ilicitos y
torpes para subsistir.

3. El otro fin de las penas, que es el escarmiento en los que las miran ejecutar, tampoco
se consigue con las mutilaciones sangrientas; antes bien, si se frecuentasen en una nacion,
solo servirian para hacer crueles a los hombres, endurecer los animos, y ponerlos en
disposicion de cometer delitos atroces y sangrientos. Asi lo acredita la experiencia en la
China, en donde son frecuentisimas las mutilaciones, y esta misma frecuencia prueba el
poco o ningun efecto que hacen, pues de otra suerte no abundarian tanto los delitos por que
se imponen.



4. Lo mismo que de las mutilaciones debe decirse de otras penas igualmente inhumanas,
cuales son desollar la frente, imprimir hierros ardiendo en la cara o en otra parte del cuerpo,
sacar los ojos, cortar o clavar la lengua, cortar las orejas, arrancar los dientes, clavar la
mano, todas las cuales, aunque por una general y humana costumbre han venido a quedar
sin uso, seria conveniente abolirlas expresamente, subrogando en su lugar otras
proporcionadas a los delitos y a las actuales circunstancias y costumbres, asi como por la
ley 7. tit. 17. lib. 0. Recopil. se conmut6 en verglienza publica y servicio de galeras la pena
de arrancar los dientes impuesta al testigo falso en causas civiles por la ley 3. tit. 12. lib. 4.
del Fuero Real.

5. Las razones que suelen darse para abonar las mutilaciones; y que parece se tuvieron
presentes para establecer las leyes que imponen esta pena, son mas especiosas que sélidas.
Es muy conforme a la razon, dicen, que el delincuente sea castigado en la misma parte del
cuerpo que le sirvid de instrumento para delinquir: por eso al falsario es justo que se le
corte la mano, al blasfemo y al perjuro la lengua, etc. La ley 5. Y 6. tit. 5. lib. 3 del Fuero
juzgo impone a los sodomitas la pena de ser castrados, y entregados después al Obispo,
para que los ponga en carceles separadas, en donde hagan penitencia contra su voluntad, ya
que pecaron por su voluntad.

6. Este modo de discurrir acaso seria justo, si castigando al delincuente en la misma
parte del cuerpo con que delinquid, no se frustraran los fines principales por que se
establecieron las penas, que son corregir al mismo delincuente, impedir el dafio de la
sociedad, y escarmentar con el ejemplo a los que no han delinquido. Pero ya hemos visto,
que lejos de conseguirse con semejantes penas dichos fines solo pueden servir para lo
contrario.

Azotes

7. Otra de las penas corporales aflictivas es la de azotes, muy usada entre nosotros para
castigar ciertos delitos en la gente del pueblo inferior. De esta pena, dice D. Lorenzo
Matheu, que la experiencia de mas de veinte y cinco afios que ejercio la judicatura criminal
dentro y fuera de la Corte, le hizo conocer que era mas temida de la gente popular de
Espafia que la misma pena capital; por cuyo motivo dice que la Sala de Corte la usaba con
mucha frecuencia, y aun en delitos leves conminaba con ella, con lo cual se evitaban otros
mayores Yy rara vez tenia que imponer la pena capital. Pero se queja de que, en su tiempo,
por la multitud de jurisdicciones privilegiadas que se habian introducido habia decaido
mucho el uso de esta pena, con notable perjuicio de la republica, y clama por el remedio
que cree consistir inicamente en la abolicion de los fueros privilegiados.

8. Estos justos deseos del Sr. Matheu han tenido efecto en nuestros tiempos con mucha
utilidad del publico, pues por una cédula de 6 de Octubre de 1768, mandada insertar en el
cuerpo de las leyes, y por la cual se arreglan de nuevos los cuarteles de Madrid, y se crean
Alcaldes de Barrio, se derogan todos los fueros privilegiados en materias criminales y de
policia, conforme a lo pactado con el reino en las condiciones de Millones; cuya



providencia se extendio después por otra cédula de 13 de Agosto de 1769, a todas las
capitales del reino en que hay Chancillerias y Audiencias.

9. La Real Audiencia de Mallorca en representacion que hizo al Sefior Felipe V
proponiendo varias dudas originadas de la nueva planta dada a aquel tribunal, dice, que por
privilegio especial de aquel reino no se podia imponer la pena de azotes por ningun delito,
de donde se seguia multiplicarse éstos, y creia la Audiencia, que el medio oportuno para
contenerlos seria establecer alli el uso de dicha pena de azotes, a la cual tenian aquellos
naturales mas horror que a la de galeras, presidios y otras.

10. La pena de azotes, si no hay mucha prudencia y discernimiento para imponerla, lejos
de ser util, puede ser muy perniciosa y perder a los que son castigados con ella en lugar de
corregirlos. Ella es ignominiosa y causa infamia, por lo que s6lo deberia imponerse por
delitos que en si son viles y denigrativos, pues de lo contrario la pena misma causara un
dafio mayor, acaso, que el que causo el delito, que es hacer perder la vergiienza al que la
sufre y ponerle por consiguiente en estado de que se haga peor en vez de enmendarse. Pero
impuesta con prudencia y discrecion podré ser Gtil y contener con su temor. Por regla
general, en una nacion honrada y pundonorosa cual es la Espafiola, toda pena de verglienza
usada con prudencia y haciendo distincion en el modo de imponerla, segun la distincion de
clases y de personas, puede producir muy saludables efectos. Pero debe siempre observarse
la maxima de no imponer jamas pena que pueda ofender el pudor y la decencia, pues esto
seria destruir las costumbres por las mismas leyes que deben introducirlas y conservarlas.
Justamente se ha abolido por el no uso la disposicién de la ley 2. tit. 9. lib. 4. del Fuero
Real, la cual manda que si algunos cometieren el pecado de sodomia, ambos dos sean
castrados ante todo el pueblo, y después del tercer dia sean colgados por las piernas hasta
que mueran.

11. Creo también muy digna de reforma la practica que actualmente hay, cuando se
sacan las mujeres a la vergiienza de llevarlas desnudas de medio cuerpo arriba con los
pechos descubiertos, lo que ciertamente ofende la modestia, y he visto causar este efecto
aun en las gentes del bajo pueblo. En algunas partes van cubiertas por delante, dejdndoles
solamente descubiertas las espaldas, lo que es mas conforme a la decencia, y por otra parte
no se disminuye nada la pena de la verguenza.

Presidios y arsenales

12. La pena de galeras y de las minas del azogue, que antes estaban en uso, se han
abolido enteramente y s6lo han quedado las de presidio, arsenales y trabajos publicos. La
experiencia acredita todos los dias, que todos o los mas que van a presidios y arsenales
vuelven peores, y algunos enteramente incorregibles; ésta es una indispensable necesidad
que hay de casas de correccidn en las cuales se establezcan trabajos y castigos
proporcionados a los delitos y delincuentes, pues siendo éstos muchos y muy diversos son
muy pocos los géneros que hay de penas, de donde proviene que éstas no se puedan
proporcionar debidamente a los delitos, de suerte que no sean mayores ni menores de lo que
corresponde, como es preciso, para que no sean indtiles ni perjudiciales.



13. En los arsenales y presidios no puede haber mas diferencia que la del mayor o menor
tiempo; pero la cualidad y esencia de la pena siempre es la misma y todos los condenados a
ella son reducidos indistintamente a la misma condicion infame y vil, lo que debe borrar de
sus &nimos toda idea de honradez y de probidad; por lo cual es imposible que estas penas
puedan ser proporcionadas a todo género de delitos, de donde provienen sin duda los malos
efectos que causan. En las casas de correccion, cuyo Unico objeto debe ser éste, pueden
establecerse varios trabajos, castigos y correcciones en bastante nimero para aplicar a cada
uno el remedio y la pena que le sea mas proporcionada, y de esta suerte se conseguira sin
duda la correccién de muchos, que hoy se pierden por defecto de las penas.

14. En el territorio de cada tribunal superior de provincia deberia haber este destino, con
lo cual se evitarian muchos gastos, dilaciones, incomodidades de los reos y de las Justicias,
y también fraudes para eludir las penas. Las reglas para estos establecimientos deben ser
faciles y sencillas. Con un superior, pocos subalternos y algln auxilio de tropa, bastaria
para gobernarlos.

15. Es verdad que para algunos sera infructuosa la correccién. En este caso, deberan ser
condenados a los trabajos publicos al servicio de las armas cuando los delitos no sean
incompatibles con él, y puedan ser Utiles a la tropa; los reos también podrian aplicarse a las
fabricas de salitres y de pélvora, y a las salinas, que es trabajo sencillo y de bastante fatiga.
En América, se destinan muchos reos a las fabricas de pafios y a las panaderias, aunque en
esto hay ciertos abusos originados de la dureza y codicia de algunos duefios de industrias y
panaderias; pero éstos facilmente se pueden remediar por un Gobierno vigilante si se
tuviese por conveniente hacer semejantes aplicaciones. Podria acaso procurarse, también,
que los hospicios de las capitales de provincia destinasen en su recinto algun lugar fuerte y
separado de lo restante de su habitacion en que se encerrasen algunos reos, y se les
emplease en aserrar maderas, piedras, y hacer otros trabajos fuertes, para cuyo consumo
pueda haber demanda en las mismas capitales, quedando el producto para los hospicios, y
aplicando a los reos el precio que se les habia de dar si fuesen a presidio o a los trabajos
publicos.

16. Si todo esto no llegase, deberan ser destinados a los presidios y arsenales; pero
guardando siempre con toda exactitud la sabia y prudente determinacion de la ley 13. tit.
24. lib. 8 de la Recop., en la cual se distinguen dos clases de delitos: una de los no
calificados, que no suponen en sus autores un animo absolutamente pervertido, y suelen ser
en parte efecto de falta de reflexidn, arrebato de sangre, u otro vicio pasajero; otra de
aquellos delitos feos y denigrativos, que suponen por su naturaleza un envilecimiento y
bajeza de animo con total abandono del pundonor en sus autores. Los que incurrieren en los
primeros, deben ser condenados a presidio, segun la ley, y no dando alli motivo de otra
calidad, deben ser tratados sin opresién ni vilipendio; los segundos deben ser destinados a
los arsenales, aplicandolos a los duros trabajos de bombas y deméas maniobras infimas,
atados siempre a la cadena, sin arbitrio en los Jefes de los Departamentos para su alivio ni
soltura, durante el tiempo de su condena.

17. Pero la misma ley manda, justamente, que no puedan los tribunales destinar a
reclusion perpetua, ni por mas tiempo que el de diez afios en dichos arsenales a reo alguno;



sino que a los mas agravados, y de cuya salida, al tiempo de la sentencia, se recele algin
grave inconveniente, se les pueda afiadir la calidad de que no salgan sin licencia; y segun
fueren los informes de su conducta en los mismos arsenales Por el tiempo expreso de su
condena, el tribunal superior, por quien fuere dada o consultada la sentencia, pueda después
con audiencia fiscal proveer su soltura.

18. Seria muy conveniente que los que fuesen condenados a presidios y arsenales,
después de cumplida su condena, no puedan entrar en la Corte y Sitios Reales, debiéndose
expresar asi por punto general en todas las sentencias, y se les obligue a volver a sus
antiguos domicilios para vivir en ellos aplicados a su oficio, si le tuvieren, o con otra
ocupacion honesta, sin que puedan irse a establecer a otra parte sin justa causa aprobada por
la justicia y llevando licencia de ella por escrito.

19. Para que esta providencia tenga efecto, es necesario que las licencias que se dieren a
los presidiarios cumplidos, contengan la expresa calidad de haberse de presentar dentro del
tiempo que se les sefialara, segun las distancias, ante las Justicias de sus respectivos
domicilios, para que éstas tomen razon de dicha licencia, y den cuenta al tribunal que dio la
sentencia; y el que fuere aprehendido sin licencia, o pasado el término de ella, aunque la
tenga, no se hubiere presentado a la justicia, debera ser castigado como verdadero
quebrantador del presidio.

20. En la regla general de no poder volver a la Corte y Sitios Reales los que cumplieron
su condena de presidio, no deben ser comprendidos los que fueren vecinos de Madrid y de
los Sitios, porque seria condenarlos a perpetuo destierro de sus hogares con detrimento y
ruina de sus familias inocentes, a menos de que la calidad del delito y circunstancias de la
persona no pida que se agrave de esta suerte la pena. Pero nunca deberan quedar libres de la
obligacion de presentarse a sus respectivas Justicias y de no poderse establecer en otra parte
sin su licencia. En Madrid deberan presentarse al Alcalde del Cuartel en que fijaren su
residencia, sin cuyo permiso no podrén establecerse fuera de Madrid, ni mudarse en él de
cuartel sin su noticia, para que la pase al Alcalde del otro cuartel donde se mudare.

21. Para que todo esto tenga el debido efecto, debera haber en todos los tribunales del
reino un libro general de resefias, en donde se anoten todos los que fueren condenados a
presidio y arsenales, su naturaleza, domicilio, edad, causa, dia, lugar y tiempo de su
aplicacion o condena, asi como se mando por la ley. 8. tit. 24. lib. 8. de la Recop., que en
las Salas del Crimen de las Chancillerias y Audiencias hubiese un libro aparte en el cual se
asentasen todos los condenados a galeras por los jueces inferiores y por las mismas
Audiencias, expresando el lugar, la persona y el dia de la condena. Si el domicilio del reo
no fuere en el pueblo donde reside el tribunal que hace la aplicacién, debera pasar éste a las
Justicias de aquél un testimonio de la misma aplicacion, para que puedan observar si el
condenado cumple o no con el precepto de volver al domicilio, y dar cuenta en caso de
contravencion, para tomar las providencias correspondientes.

22. Con estas precauciones tan faciles de tomar, se conseguira facilmente que las
Justicias de los pueblos velen sobre la conducta de los que han sido condenados a presidio,
a los cuales contendra mucho este temor para que no vuelvan a sus antiguas costumbres, y
las justicias podran también ser responsables de las faltas, que por omision, mala fe, o



indebidas condescendencias tuvieren en el asunto; lo que no es posible pueda verificarse
permitiendo, como ahora sucede, que los que vuelven de los presidios se establezcan
adonde les pareciere.

23. Guardandose con exactitud en la imposicion de las penas la graduacion que hemos
dicho de trabajos publicos, aplicacién a las armas, presidios y arsenales, y establecidas
debidamente las casas de correccién, puede formarse una escala de penas muy extensay a
propdsito para imponer a cada delincuente la que sea mas util y oportuna. Es verdad, que
mientras haya hombres habra delitos y es imposible extinguirlos; pero pueden minorarse,
que es a lo que debe aspirar un Gobierno justo e ilustrado, y ciertamente no se conseguira
nunca, si no se guarda una exacta y justa proporcion en las penas, y si al mismo tiempo no
se procura dar por todos los medios posibles una buena educacion al pueblo, para evitar la
ociosidad y la mendicidad, que son las fuentes mas fecundas de delitos y desérdenes.

24. Pero esta educacion debe comenzar desde los primeros afios, porque después para la
mayor parte es inutil e infructuosa. A un nifio, con facilidad y sin violencia se le ensefia a
habituarse al trabajo, y acostumbrado a él desde la tierna edad, conserva después
voluntariamente toda la vida esta inclinacion. Pero el que paso la nifiez, y por consiguiente
la juventud en la ociosidad y holgazaneria, es moralmente imposible que se aplique a
trabajar; y no teniendo con qué subsistir y con qué fomentar los vicios, que son
consiguientes a semejante vida, es preciso que recurra a medios ilicitos con detrimento de
la sociedad. jCuanto mejor y mas conveniente seria prevenir con suavidad estos males por
medio de la educacidn, que haber de recurrir al rigor de las leyes para corregirlos! Si no se
ponen los medios necesarios para dar indistintamente a todos los nifios una educacién
correspondiente a su clase, de cualquiera que sean, jamas se extinguira la mendicidad, este
recurso tan facil y provechoso a los holgazanes y gente perdida, como fatal y funesto a la
sociedad. Todas las providencias que se tomen dirigidas a exterminar esta polilla de las
costumbres y de la republica, son justisimas, son necesarias, y contendran en gran parte el
mal; pero éste se estard siempre reproduciendo a pesar del celo y vigilancia del Gobierno si
no Se cura en su raiz.

25. Entre los piadosos institutos de las Juntas de Caridad, nuevamente establecidas en la
Corte por el Gobierno, ninguno es mas til y provechoso que el de poner a trabajar a los
muchachos, que por imposibilidad de sus padres o tutores se han criado en la ociosidad.
Cuantas solicitudes y cuidados se tomen en esta parte, son otros tantos servicios hechos a la
patria y al Estado, y no hay expresiones bastantes para encarecerlos. Deberian propagarse
estas juntas en todo el reino y en toda la nacion por los saludables efectos que pueden
producir. Los padres, tutores y demas personas que tienen nifios a su cargo, deben darles
educacion y destino correspondiente a su clase desde los primeros afios. Pero si éstos,
olvidandose de lo que deben a Dios, a sus mismos deudos, y a la republica, no cumplen con
esta estrecha obligacion, deben suplirla con su autoridad los Magistrados, como verdaderos
tutores de la republica y padres de la patria.

26. Tampoco debe permitirse en un buen gobierno, que los muchachos se apliquen a
ejercicios que, en llegando a cierta edad, ya no pueden usar, pues al mejor tiempo se hallan
sin oficio, sin preparacion, ni ganas de aprender, y por consiguiente precisados a mendigar
expuestos a todos los excesos que trae consigo la ociosidad. Servir de lazarillo a un ciego, y



ayudarle a cantar coplas, andar vendiendo espuertas de arena y ladrillo, y otros ejercicios
semejantes, en que se emplea un gran namero de muchachos en el reino son de la clase que
va dicha, por consiguiente no se debia permitir que se ocupen en ellos los muchachos. Por
esta razon las leyes del reino sabiamente disponen, que los que piden limosna no puedan
traer consigo hijo suyo, ni de otro, que pase de cinco afios, y se manda a las Justicias tengan
cuidado de que dichos nifios se pongan a servir con amos, o a aprender oficios, porque de
traer los padres y madres sus hijos a pedir limosna, dice la ley, se acostumbran a ser
vagabundos y no aprenden oficios. Es también muy conveniente la disposicion de la ley 11.
tit. 11. lib. 8 de la Recop. la cual manda, que las Justicias averigien, si los que tienen
algunas tendezuelas con cosas de comer, y andan por las calles vendiendo frutas y otras
cosas, son verdaderamente vagabundos, y se valen de este pretexto para vivir en los
lugares; y averiguandolo, les impongan las penas establecidas. jDe cuantos males se
libertaria la republica, si no hubiera tanto ocioso en ella, y cuénto se disminuiria el nimero
de éstos, si todos fueran aplicados desde sus primeros afios a destinos correspondientes a su
clase!

Carecel

27. Aunque la carcel no se ha hecho para castigo, sino para custodia y seguridad de los
reos, como se ha dicho, sin embargo suele imponerse por pena en algunos delitos, que no
son de mucha gravedad. Por esto, por la privacion de libertad y por las incomodidades y
molestias que indispensablemente se padecen en ella, puede contarse entre las penas
corporales aflictivas; y si se atiende a las vejaciones y malos tratamientos, que los abusos
introducidos por la codicia, dureza y mala fe de los subalternos hacen padecer a los
miserables que tienen la desgracia de estar alli encerrados, deberé reputarse por una de las
mas graves.

28. La triste y enérgica pintura que hace Mr. Brissot de algunas carceles y casas de
reclusion de Francia manifiesta que, entre nosotros, se trata a los infelices reos con méas
humanidad. Pero es preciso confesar que también hay abusos entre nosotros. Hay
exacciones indebidas, hay opresiones injustas y acepcion de personas, regulada unicamente
por el interés y codicia de los subalternos, en cuya utilidad ceden estos abusos,
expresamente reprobados por las leyes. Hay (y esto es lo peor) una perjudicialisima mezcla
de toda clase de delincuentes. El deudor, el enamorado, el contrabandista el que delinquid
mas por fragilidad que por malicia y corrupcion, el que cometié alguno de aquellos excesos
que no son incompatibles con la hombria de bien, todos éstos estan confundidos con el
ladron, con el asesino, con el blasfemo, con el perjuro, con el falsario. ¢Y qué efectos tan
perniciosos no debe causar una mezcla y confusion tan extrafia?

29. A la manera que en un gran hospital los halitos corrompidos que despiden los
diversos enfermos, infectando el acre, producen nuevas enfermedades que no habia y hacen
incurables las que no lo eran, asi en una carcel el trato de unos con otros y los malos
ejemplos, mas contagiosos que las enfermedades epidémicas, cundiendo por todos como un
cancer, hace perversos a los que no lo eran y consuma en su perversidad a los que ya lo



eran, convirtiéndose de esta suerte las carceles destinadas para la custodia de los reos, en
escuelas de iniquidad y seminario de hombres malos y perniciosos a la republica.

30. Este es, a mi juicio, el origen de los malos efectos de las penas: porque como los
reos que son condenados a ellas salen ya pervertidos de las cérceles, y perdido en mucha
parte o en todo el pudor y la vergiienza, creyendo que ya tienen poco o nada que perder, se
abandonan facilmente a otros excesos mayores, hasta llegar muchos al estado de
incorregibles, Por esta razén deberia empezar desde aqui la reforma si se quiere curar el
mal en su raiz, como parece justo y correspondiente, y por la misma deberian también
contenerse algunos jueces, que suelen tener demasiada facilidad en dictar autos de prision.

31. Si las leyes, con el justo fin de conservar a la nobleza sus privilegios, previenen que
los hidalgos que fueren presos estén con entera separacion de los del estado Ilano, ¢por qué
para libertar a la republica de los males que causa la confusion y mezcla de los
delincuentes, no se han de separar éstos también, segun sus diversas clases y condiciones?

32. Otro dafio grave que hay en las carceles es la continua y forzada ociosidad en que
viven los que estan reclusos en ellas, con lo cual tienen mas tiempo y oportunidad para
pervertirse unos a otros. Este mal podria remediarse, al menos en las carceles grandes,
estableciendo en ellas algunas labores simples y proporcionadas en que pudiesen ocuparse
los reos, tomando las precauciones oportunas para impedir la fuga, u otros inconvenientes
que pudieran resultar. Bien conozco que para poner en practica todo esto habra algunas
dificultades, pero lo que no se intenta no se hace, y acaso la misma practica haria ver que
son menos y mas superables de lo que parece; y al cabo los bienes que de su ejecucion
deben seguirse a la republica, y los males que de no hacerlo se le originan, deben servir de
un poderoso estimulo al Gobierno para procurar vencer todos los obstaculos que puedan
ofrecerse.

33. Mr. Necker, uno de los mas integros e ilustrados Ministros de Hacienda que ha
tenido Francia, en la cuenta de la administracion de las rentas reales, que dio al Rey el afio
de 1781, le dice: Apenas se puede creer, que en un reino como el de Francia la escasez de
las rentas haya impedido, constantemente, que se destinen fondos suficientes para los
establecimientos de humanidad (habla de las cérceles), al paso que tantos monumentos
estan manifestando por todas partes lujo y riqueza. Yo he creido, que a pesar de la guerra,
debia proponer a VV M. que se ministrasen de su Real Erario diferentes socorros a las
ciudades para mejorar sus carceles. Estos socorros extraordinarios han sido a la verdad muy
inferiores a las necesidades; pero V M. acaba de mandar, que se construyan nuevas carceles
en Paris, a fin de separar los detenidos en ellas por deudas, de los que estan encerrados por
desérdenes o por delitos. Con el plan que V M. ha adoptado se conseguira casi todo cuanto
se puede desear en este punto, y se trabaja con vigor en la ejecucion de sus Reales ordenes.

34. Finalmente las enfermerias de la carcel del Parlamento eran tan intolerables por la
estrechez del terreno, y por la falta de ventilacion, que los que por necesidad entraban en
ellas, ya para asistir a los enfermos, ya para consolarlos en cumplimiento de su santo
ministerio, estaban violentos, deseando por instantes salir y alejarse de alli, por el perjuicio
que causaba a su salud el aire infecto de aquellos lugares. De orden de V M. se ha dispuesto
otra enfermeria muy conveniente y bien ventilada, con lo que se ha remediado un mal



oculto, pero terrible; y todo esto se ha hecho a poca costa. Es sin duda dos veces benéfico
un Monarca cuando lo es con economia, porque esta le proporciona medios para extender y
multiplicar sus beneficios.

35. Entre los que la Francia debe a su Soberano, no es el menor el que se ve en esta
relacion de Mr. Necker, que tanta parte tuvo en él, inclinando el &nimo del Rey,
naturalmente propenso a hacer bien a sus vasallos, y sugiriéndole medios, sin embargo de la
critica situacion de la guerra, para poner en practica sus benéficas intenciones. ¢Por qué no
deberemos esperar nosotros otro tanto del celo ilustrado de nuestros Ministros y de la
notoria piedad de nuestro Soberano? Lo cierto es, que mil experiencias felices nos hacen
ver todos los dias, que no esta menos dispuesto a cuanto pueda redundar en utilidad y
beneficio de los pueblos el piadoso y magnanimo corazén de Carlos 111 (de Espafia), que el
de Luis XVI (de Francia).

36. Segun la divisién que se ha hecho de las penas corporales, puede contarse entre ellas
el destierro, ya por las incomodidades que causa, ya por las comodidades de que priva. Esta
pena nunca debe imponerse a hombres depravados, que puedan contagiar a otros con su
mal ejemplo, pues no es justo que por libertar del dafio a un lugar se vaya a causar a otro,
teniendo todos igual derecho a la proteccion y cuidado del Gobierno. Pero podra imponerse
utilmente a aquellos hombres que, conservando por otra parte la probidad y vergienza,
cometen ciertos excesos que no son incompatibles con la hombria de bien y con el honor.
Particularmente puede producir buenos efectos en las personas distinguidas por su
nacimiento o por sus empleos, si se sabe aplicar oportunamente.

Extrafiamiento del reino

37. Semejante al destierro, aunque mucho mas grave, es la pena de extrafiamiento del
reino, de que usa el Principe en virtud de la potestad econdmica contra los eclesiasticos
inobedientes o perturbadores del orden y tranquilidad pablica, y a la cual regularmente
acomparia la ocupacion de temporalidades y privacion de naturaleza. La facultad de
imponer esta pena, ademas de ser un derecho inmanente de la Majestad, y una de las mas
principales prerrogativas de la Soberania, es sumamente importante para contener a los
eclesiasticos discolos, que por sus privilegios y exenciones tienen cierta independencia, que
sin este recurso seria sumamente perjudicial a la republica.

8. IV
De las penas de infamia

1. Es la infamia una pérdida del buen nombre y reputacion, que un hombre tiene entre
los demas hombres con quienes vive; es una especie de excomunion civil, que priva al que



ha incurrido en ella de toda consideracion y rompe todos los vinculos civiles que le unian a
sus conciudadanos, dejandole como aislado en medio de la misma sociedad.

2. Esta terrible pena de la infamia usada con tino y discrecion podra evitar muchos
delitos, particularmente en un gobierno monarquico cuyo principio es el honor. Sigamos a
la naturaleza, dice el Presidente Montesquieu, que ha dado a los hombres la verglienza
como su azote, y la mayor parte de la pena sea la infamia de sufrirla. Seria sin duda muy
feliz la nacion, en la cual, como de los antiguos Egipcios refiere Diodoro de Sicilia, la
infamia fuese la pena mayor y la mas temida de todas.

3. Hay infamia de hecho e infamia de derecho. La primera depende Unica y
privativamente de la opinion y concepto de los hombres, y asi, propiamente hablando, no
puede llamarse pena porque no se impone por la ley como la segunda. Mas para que ésta no
se inutilice, y cause los efectos correspondientes, es necesario que sea conforme a las
relaciones y naturaleza de las cosas, pues si se declaran por infames acciones que son de
suyo indiferentes, se disminuye la infamia de las que son verdaderamente tales.

4. Igualmente es necesario que la ley no se oponga directamente a las opiniones
generalmente recibidas, declarando infames ciertas acciones, que cominmente se creen
laudables u honrosas; y esto, aun cuando el comun concepto sea falso y efecto de una
verdadera preocupacion, porque es tanta la fuerza de las opiniones de los hombres y de las
preocupaciones, que regularmente prevalece sobre la autoridad de la ley y la inutiliza; por
lo que en semejantes casos, en lugar de la pena de infamia es menester buscar otra que sea
mas proporcionada al delito.

5. Nuestras leyes, con el santo y saludable fin de extinguir los duelos, declaran
expresamente por infame este pernicioso delito y a los que incurrieren en él. Pero ni los
duelos se han extinguido ni ha pasado hasta ahora por infame un solo hombre, de tantos
como han contravenido y contravienen todos los dias abiertamente a dichas leyes, sin
embargo de sus repetidas publicaciones. jTanta es la fuerza de la preocupacion! (o de la
opinidén publica o «comunis opinio»).

6. La cobardia esta justamente reputada, particularmente entre caballeros y militares, por
una cosa fea y vergonzosa. La opinion y un falso punto de honor han introducido y
arraigado profundamente la falsa y perniciosa maxima, de que queda deshonrado el que
recibe una injuria y no la venga con la espada, y que es un cobarde el que siendo provocado
a un desafio no lo admite. De aqui resulta, que el duelo esta reputado, aunque falsamente,
en la estimacion comun por un acto de valor directamente opuesto a la cobardia y necesario
para vindicar el honor ofendido; y asi han sido inatiles los esfuerzos de la ley, que ha
declarado infames unas acciones, que comunmente se creen generosas y necesarias para
conservar el honor, porque el arma terrible de la infamia, méas esta en el poder de la opinién
y de las costumbres, que en la mano del legislador.

7. Por tanto la pena de infamia no debe imponerse con demasiada frecuencia, porque los
efectos reales de las cosas que consisten en opinion, siendo demasiado continuos, debilitan
la fuerza de la opinion misma. Por la misma razén tampoco debe recaer nunca la infamia
sobre muchas personas a un tiempo, porque la infamia de muchos se resuelve en no ser



infame ninguno. Pero siempre sera muy Util esta pena para reprimir cierto género de delitos,
que se fundan en el orgullo y en una especie de fanatismo, para los cuales no son
convenientes las penas corporales y dolorosas, porque consiguen en el mismo dolor su
gloria y alimento. Pero la ridiculez, el desprecio y la infamia refrenan poderosamente el
orgullo de los fanaticos.

8. Despreciara uno de éstos hasta la misma muerte; la sufrira con intrepidez, creyendo, y
haciendo creer al vulgo ignorante, que padece una verdadera persecucion por la justicia, y
que muere tan lleno de gloria como si fuera un Martir. Pero no tendra valor para sufrir el
desprecio, y ser tenido por un fanatico iluso, cuando aspiraba a pasar por un héroe y
valeroso defensor de la justicia y de la verdad.

9. Siendo una méxima cierta y conforme a la razén y a la humanidad, que ninguno debe
ser castigado por delito ajeno, por grave y enorme que sea, parece que la infamia, que es
una gravisima pena, no deberia pasar de la persona del delincuente. El delito o la pena del
padre no puede causar mancha ninguna al hijo, porque cada uno debe ser responsable s6lo
de sus acciones, y no se constituye sucesor del delito ajeno, dice el canon 6. causa I. quest.
3. tomado de una ley romana, harto mas justa y equitativa que la que el astuto Eutropio
sugirié al Emperador Arcadio, haciéndole decir, que los hijos de los reos de lesa Majestad
deberian morir con sus padres, porque era de temer que los imitasen y fuesen también
herederos de sus delitos. Razén digna de un ambicioso y cruel eunuco, que con la multitud
y atrocidad de las penas pretendia conservar la excesiva privanza y despotismo que ejercia
en la voluntad de su sefior.

10. Con mas humanidad y generosidad pensaban los Pernanos bajo el gobierno de los
Incas, entre los cuales, cuando un Curaca se rebelaba, aunque le imponian la pena capital,
no quitaban el Estado al sucesor, sino que se le daban, representandole la culpa y la pena de
su padre, para que se guardase de hacer otro tanto. Platon dice que lejos de castigar a los
hijos del delincuente deben ser elogiados, porque no imitan a su padre. Siguese también un
dafo digno de consideracion de que la infamia transcienda de la persona del delincuente, y
es que, para evitarla, se hacen extraordinarias diligencias por las personas cercanas a fin de
impedir el castigo, de donde resulta o la impunidad absoluta, o que no se observen las leyes
con la puntualidad que corresponde, y se les busquen temperamentos y modificaciones con
perjuicio del bien publico y de la recta administracion de la justicia.

8.V
De las penas pecuniarias

1. Las naciones septentrionales, que después de haber invadido el Imperio Romano se
establecieron en sus provincias, de ningun género de penas hacian mas uso que de las
pecuniarias, como se ve por las leyes de estos diferentes pueblos, en las cuales hasta los
delitos méas graves se castigan con estas penas, haciendo la mas menuda y prolija tasacion o
regulacion de ellas.



2. Los antiguos Germanos, de quienes salieron todos estos pueblos, dice Técito, que sélo
castigaban con pena capital a los traidores y transfugas, suspendiéndolos de los arboles, y a
los cobardes y a los que usaban torpemente de su cuerpo, ahogandolos en lugares
cenagosos. Todos los demas delitos, hasta el homicidio, los castigaban con multas que se
aplicaban parte al Rey o ciudad y parte al ofendido o a sus deudos. Por el contrario de los
Peruanos, dice Garcilaso, que bajo el Imperio de los Incas nunca tuvieron pena pecuniaria
ni confiscacion de bienes, porque, decian, que castigar en la hacienda y dejar vivos a los
delincuentes, no era desear quitar los malos, sino la hacienda a los malhechores, y dejarlos
con mas libertad para que hiciesen mayores males. También son enteramente desconocidas
las penas pecuniarias entre los Chinos, segun refiere el P. du Halde.

3. Un legislador prudente seguiré el medio entre estos dos extremos. Ni castigara todos
los delitos con penas pecuniarias, ni las excluird enteramente de su legislacién. Si se
considera el grande aprecio que hacen los hombres del dinero, y el apego que comunmente
tienen a él, es facil conocer que las penas pecuniarias pueden servir, muchas veces, para
castigar oportunamente y contener cierto género de excesos sin recurrir a penas mas graves.
Pero como todas las penas, de cualquier clase que sean, deben tener cierta analogia con los
delitos y derivarse de su naturaleza, segin se ha dicho, nunca sera conveniente castigar con
penas pecuniarias los delitos que perturban la seguridad personal de los ciudadanos o la de
la sociedad, porque esto seria lo mismo que excitar y dar, en cierto modo, licencia para
delinquir a los ricos y poderosos, a quienes sus riquezas hacen regularmente mas altaneros
y atrevidos. La historia nos ensefia, que en los tiempos en que en Europa se redimian con
dinero los homicidios y otros delitos atroces, por todas partes reinaban el furor, las iras, las
muertes y las discordias publicas y domésticas.

4. No pretendo excluir por esto el resarcimiento de los dafios y perjuicios que con el
delito suele causarse al ofendido o a su familia, porque esto mas que pena pecuniaria es una
justa y debida recompensa, dictada por la razon y por la naturaleza misma. Hablo s6lo de la
pena que precisamente se impone para castigar el delito por la «vindicta» publica, y de ésta
digo, que no debe ser pecuniaria en los delitos de que voy hablando porque ni tiene
analogia con ellos, ni se deriva de su naturaleza, y por consiguiente no hay la debida
proporcion entre la penay el delito.

5. Aun en aquellos casos en que se pueda usar de la pena pecuniaria, por ser
proporcionada a la naturaleza del delito, es necesaria mucha prudencia y discrecion, asi en
las leyes para establecer dichas penas, como en los jueces para imponer las multas cuando
la ley no fija la cantidad. Una multa indiscreta es capaz de perder una familia sin corregir al
delincuente. Por regla general, nunca deben tener efecto las multas y penas pecuniarias,
cuando para exigirlas es necesario privar, en todo o en parte, a los multados de los medios e
instrumentos necesarios para el ejercicio de su oficio o profesion, en cuyo caso debe tener
lugar aquel axioma comunmente recibido: el que no tiene bienes, pague con su cuerpo.
Hacer lo contrario sera convertir el antidoto en veneno y valerse de las penas para destruir
familias, siendo su objeto corregir y mejorar a los delincuentes.

6. Supuesta la debida proporcion entre el delito y la pena pecuniaria, podra ser ésta muy
atil para reprimir la insolencia de los ricos, que abusando de sus riquezas delinquieren



fiados en ellas, y para contener las transgresiones contra las leyes y ordenanzas de policia.
También serd muy oportuna para castigar la avaricia de los jueces y otras personas publicas
que fueren legitimamente convencidas de cohechos y venalidades, pues no puede haber
cosa mas justa, que los que abusando de su oficio se han enriquecido a costa y con perjuicio
del publico, sean privados de unos bienes tan ilicitamente adquiridos. Pero en este caso
seria muy conforme a la equidad y a la justicia, que estas penas y multas se invirtiesen
todas en beneficio publico de los pueblos que han sufrido las extorsiones.

7. Si las penas pecuniarias, como se ha dicho, no deben ser tales que por su exceso
opriman y pierdan al delincuente, tampoco deben ser tan ligeras que se desprecien y no
produzcan efecto alguno; pues siempre que la utilidad o complacencia que resulta de un
delito es mayor que el dafio o incomodidad que causa la pena, los hombres se determinan
facilmente a delinquir, y habra en este caso muchos que, como aquel improbo Neracio, de
quien hace mencion Aulo Gelio, compren con su dinero el torpe deleite de burlarse de los
hombres y de las mismas leyes.

8. Las penas pecuniarias tienen una intima y necesaria dependencia del aprecio y
estimacion de la moneda, que se aumenta o disminuye en proporcion de la abundancia o
escasez que de ella hay en un pais; y por esto ningunas penas tienen tanta necesidad de
alterarse de tiempo en tiempo como las pecuniarias. La Emperatriz de Rusia en la
instruccion que hizo para la formacién de un nuevo Cadigo de leyes, dice, que seria
conveniente renovarlas de cincuenta en cincuenta afios. Al menos es evidente, que en el
transcurso de uno o dos siglos deben padecer muchas alteraciones. La pena pecuniaria que
hace doscientos afios seria sin duda bastante para contener y precaver algun delito, hoy se
despreciard, y se quebrantara facilmente la ley que la impone. ¢ Quién sera hoy el hombre
tan miserable, que pueda hacerle impresion y contenerle una multa de treinta maravedises
por ejemplo? En este caso estdn puntualmente muchas de nuestras leyes antiguas, y asi es
necesario reformarlas en esta parte, acomodandolas al tiempo presente y a las actuales
circunstancias de las cosas.

Confiscacion de bienes

9. Entre las penas pecuniarias, propiamente hablando, debe contarse también la
confiscacion de bienes. Es un problema no muy dificil de resolver si de este género de
pena, atendida su naturaleza y efectos, se sigue mas perjuicio que utilidad a la republica. Lo
cierto es que las confiscaciones hacen sufrir al inocente la pena del reo, y conducen tal vez
a los inocentes mismos a la desesperada necesidad de cometer delitos. jQué espectaculo tan
terrible ver una familia despefiada en el abismo de la miseria y de la infamia por los delitos
que otro ha cometido!

10. Los Romanos no usaban de esta pena antes de Julio César, de quien dice Suetonio,
refiriéndose a Cicerdn, que para agravar las penas de los delitos impuso a los parricidas la
confiscacion de todos los bienes, y de la mitad de ellos a todos los demas delincuentes. Esta
ley de César parece que después de él no tuvo observancia por algin tiempo en Roma,
como se infiere de Juvenal, que entre los vicios de su tiempo cuenta las condenas, que él



[lama inutiles, porque eran desterrados los reos dejandoles sus bienes. Pero después los
Emperadores, para aumentar y enriquecer el erario promulgaron varias leyes, por las cuales
se determina que toda pena capital de deportacion o de servidumbre contenga tacitamente
la confiscacion de todos los bienes de los reos, aun cuando no se exprese en la sentencia.
iLeyes inhumanas y terribles, capaces de destruir una repablica por aumentar un erario!

11. Asi parece que lo creyd el prudente legislador Justiniano y, en la novela 17. cap. 12,
mandd que los bienes de los condenados pasasen a aquellos parientes a quienes deberian ir
segun las leyes. Es digna de copiarse aqui a la letra esta sabia disposicion por la equidad
que contiene y por las sélidas razones en que se funda. Conviene, dice el Emperador a
Triboniano, que pongas todo cuidado en castigar a los que lo merecen; pero sin llegar a sus
bienes, los cuales deben pasar a sus parientes y a los que les corresponden por la ley, segln
el orden establecido por ella, pues no son las cosas las que delinquen, sino los que las
poseen: y es invertir el orden quitar los bienes a los delincuentes y dejar libres sus personas,
castigando de esta suerte en lugar de ellos a otros que son llamados tal vez por la ley a la
sucesion.

12. Es cosa muy extrafia, que sin embargo de las sélidas razones que obligaron a
Justiniano a dictar esta disposicion y que son generales a todos los casos, la hubiese
restringido después por la novela 134. cap. ult., en la cual determina que a ningun
condenado, por cualquier delito que sea, se le confisquen los bienes, si tuviere ascendientes
o descendientes hasta el tercer grado, y a falta de ellos se aplique al fisco, reservando a la
mujer la dote y donacion ante nuptias. Pero de esta regla excluye el delito de lesa Majestad,
en el cual dice que se han de guardar las leyes de sus antecesores que imponen la
confiscacion de todos los bienes, y sélo quiere que se exceptle la dote de la mujer.

13. Nuestras leyes determinan en substancia lo mismo que esta Gltima disposicion de
Justiniano, de la cual parece haberse tomado la ley 5. tit. 3 Part. 7., con la diferencia de no
hablar de la dote de la mujer (la cual se manda reservar por la ley 2. tit. 2. de la misma
Partida) y de extenderse a mas casos la confiscacion. Y aun decimos (dice la ley citada),
gue a ningun hombre por yerro que haya hecho, deben ser tomados todos sus bienes si
hubiere parientes de los cuales suben o descienden por linea derecha del parentesco hasta el
tercer grado; salvo el que fuese juzgado por traidor, segun dice en el titulo de las traiciones
0 en otros casos sefialados, que estan escritos en las leyes de este nuestro libro, en que
seflaladamente los mandase tomar.

14. Las utilidades que pueden seguirse de las confiscaciones, no son ciertamente
comparables con los males que deben causar por su naturaleza misma, particularmente si
son muy frecuentes. Tampoco son muy compatibles con el suave y templado gobierno de
una Monarquia, en la cual por otra parte tienen los Principes muchos y grandes recursos
para mantener todas las obligaciones y el esplendor de la Corona, sin necesitar de los
despojos de los vasallos para enriquecerla.

15. Estas razones me inclinaban a creer, que acaso seria Gtil abolir enteramente la pena
de confiscacion, como lo han hecho los Estados Generales de las Provincias Unidas por una
ley publicada en 10 de Agosto de 1778. En algunas provincias de Francia, particularmente
en las comprendidas bajo el nombre de Pais de derecho escrito, no hay lugar a la



confiscacion en ningun delito que no sea de lesa Majestad La ley 2. tit. 26. Part. 7. dice, que
los bienes de los que son condenados por herejes, o que mueren conocidamente en la
creencia de la herejia, deben ser de sus hijos o de sus descendientes; y si no los tuvieren
mandamos que sean de los mas proximos parientes catdlicos «dellos». Pero si por otras
razones superiores, que yo no alcanzo, pareciere conveniente conservar la pena de
confiscacion en uno u otro delito muy atroz, al menos es cierto que deberia restringirse todo
lo posible, y aun en los casos en que hubiese de quedar, la razon y la humanidad piden que
se haga distincion de bienes, y sélo tenga efecto la confiscacion en aquéllos que hubiesen
sido adquiridos por el mismo delincuente, y no en los que por derecho y sin arbitrio suyo
deben transmitirse a los succesores, a quienes con la confiscacion absoluta se priva sin
culpa suya de un derecho legitimamente adquirido. Una ley Romana, después de haber
dicho que por el delito del padre pierde el hijo los bienes que le habian de venir por su
padre, afiade: pero aquéllos que les vinieren por sus parientes, por la ciudad o por la
naturaleza de las cosas, deben quedarles ilesos, porque se los dieron sus mayores y no su
padre.

16. No pretendo tachar de injustas e inicuas las leyes que imponen las confiscaciones. Sé
muy bien, que el dafio que un hijo, por ejemplo, sufre por la confiscacion de su padre, no es
pena, lo cual seria injusto e inicuo; sino una calamidad que indirectamente le viene por el
delito del padre. Pero de cualquier naturaleza que sean los bienes y por atroz que sea el
delito, me atrevo sin recelo a decir que es una cosa muy inhumanay cruel, precipitar con la
confiscacion en el abismo de la miseria a una familia inocente por los delitos que no ha
cometido. No temo hablar de esta suerte en un tiempo en que tenemos la dicha de vivir bajo
el felicisimo gobierno de un Principe piadoso y benigno, padre, mas que sefior, de sus
vasallos y de quien, sin lisonja ni adulacién alguna puede con toda verdad decirse lo que el
ilustre panegirista del gran Emperador Trajano decia en otro tiempo: Es muy grande gloria
para los Principes que sea vencido las mas veces el Fisco, cuya causa solo es mala cuando
gobierna un Principe bueno.

8. VI

Del tormento

Mentietur in tormentis qui dolorem pati
potest: mentietur qui non potest.
Quintil. Instit. Orat. V. 4.

1. El tormento es cominmente reputado por una de las pruebas y medios que hay para
descubrir la verdad. Por esto extrafiara acaso al lector, que se trate de él en este Discurso
cuyo objeto son las penas y no las pruebas de los delitos. Pero como yo estoy intimamente



persuadido de que el tormento es una verdadera y gravisima pena, y s6lo creo que es una
prueba no de la verdad, sino de la robustez o delicadeza de los miembros del atormentado,
una prueba (permitaseme esta expresion) una prueba de bomba judicial, por eso me ha
parecido que debia tratar de €l aqui, después de haber examinado la naturaleza, calidades y
circunstancias de las demés penas.

2. Los mismos autores criminalistas, mas adictos al tormento, hablan de él en términos
gue manifiestan abiertamente, que si no le tienen por una verdadera pena le reputan, al
menos, por una cosa tan atroz y tan terrible como la misma muerte. Farinacio y otros
autores que cita, dicen, que no es licito atormentar a ninguno sin indicios, en tanto grado
que si algun juez intentase hacerlo se le puede resistir hasta matarle sin incurrir en la pena
ordinaria. Si esta doctrina es cierta, el tormento es igual a la pérdida de la vida, pues sélo
por conservarla es licito matar al injusto agresor cuando no se pueda defender de otro
modo. ¢Y qué prueba es ésta tan dura y tan inhumana, que se iguala con la misma muerte?
Llamesele prueba, Ilamesele medio para descubrir la verdad, désele todos los nombres que
se quiera para paliar su dureza y rigor, lo cierto es que sus efectos son tan terribles y
dolorosos como los de las mas atroces penas; y si después de todo esto, esta Ilamada prueba
es inutil para descubrir la verdad, ¢quién no ve que por sola esta razén deberia proscribirse
enteramente de la republica?

3. Lo curioso es que el mismo Farinacio, que da licencia para matar impunemente al
juez que intentare atormentar sin indicios, dice en otra parte que si los delitos fueren
atroces, y los sospechosos hombres de mala fama, se les puede atormentar con indicios
menos suficientes o leves, que segun él mismo son aquéllos que facil y ordinariamente
pueden no ser indicios, que es casi lo mismo que decir que se puede atormentar sin indicios.
Pero en otro lugar lo asegura expresamente, cuya doctrina sigue Quevedo, diciendo, que el
mesonero, ventero, sus domésticos y familiares, siendo viles, podran ser atormentados sin
indicios por el hurto cometido en los lugares que guardan, o en sus mesones, sélo por esta
sospecha, y la de que como viles habran podido cometer esta bajeza, segun Farinacio. No es
facil conciliar la idea de que es licito matar al juez que intentare atormentar sin indicios,
con la de que se puede atormentar con so6lo la sospecha de que uno puede haber cometido
un delito. Pero a estos absurdos y contradicciones se exponen los que quieren defender el
tormento; y no es extrafio, pues las mismas leyes por la propia naturaleza de la cosa no han
podido dejar de incurrir en cierta contradiccion, como se vera después.

4. Si el tormento se mira como pena, no hay caso alguno en que pueda imponerse. No
cuando el delito esté plenamente probado, pues seria una tirania cruel atormentar a un
hombre sélo por saber con violencia de su boca lo que ya esta legitimamente averiguado.
No ignoro lo que algunos autores dicen: que en delitos atrocisimos, en que conviene hacer
un pronto y ejemplar castigo, se puede atormentar al reo convencido para que, confesando
en el tormento, se ejecute luego la sentencia a pesar de la apelacién. jOpinién inhumana,
que autoriza un medio injusto para cometer otra injusticia, cual es privar al reo de un
recurso que la naturaleza ha concedido a todo hombre! Como si todo delito, sea el que
fuere, no debiera castigarse con la mayor prontitud posible, pero sin atropellar los derechos
de la naturaleza.



5. La injusticia de esta teoria se hace més notable, si se advierte que, segln la opinion
comun, si un juez atormentase de hecho a un reo convencido y éste negase en el tormento,
quedan las pruebas en el mismo estado y con el mismo vigor que tenian antes. De suerte,
que la negacién del reo en el tormento, no sélo no invalida, sino que en tal caso, ni aun
debilita las otras pruebas hechas contra él; pero su confesion arrancada con violencia por el
dolor da a las otras pruebas una fuerza que antes no tenian.

6. El Catolico y prudente Rey Felipe Il, por un edicto criminal de 9 de Julio de 1570,
que refiere Van-Espen, prohibié en los Paises Bajos la aplicacion del reo a la tortura,
cuando esté plenamente probado el delito, declarando por abuso cualquier costumbre,
estatuto o uso en contrario.

7. Tampoco puede imponerse el tormento, si se reputa por pena, cuando el delito no esta
plenamente probado, porque las leyes y la misma razon prohiben que se pueda imponer
pena a un hombre mientras se duda si es reo o inocente, y ninguno puede ser tenido por reo
antes de ser legitimamente declarado por la sentencia, y después de ésta no se le puede
imponer otra pena que la determinada por la ley. ;Qué se diria de un juez, que a un reo
indiciario y no convencido, le condenase a los duros trabajos de un arsenal, para que con la
molestia y opresion del trabajo confesase el delito que se le imputaba? Pues no hay otra
diferencia entre el tormento y los trabajos del arsenal, sino que los dolores del tormento son
mas prontos, pero mas eficaces para arrancar la confesion que se solicita; y esto mismo
hace ver que el tormento es una verdadera pena con nombre de prueba.

8. D. Pedro de Castro, acérrimo defensor y protector de la tortura, dice, que no es
necesario quitar al tormento el nombre de pena, para salvar lo justo de él, porque la
sospecha justa es punible. Segun esto, la sospecha que resulta contra el reo indiciario, se
castiga con el tormento, y por consiguiente deben quedar enteramente purgados los
indicios. ¢Y cdmo nos compondra D. Pedro de Castro con esta doctrina la practica comun
tan defendida por él mismo, de declarar en la sentencia de tormento que las probanzas,
indicios y presunciones que resultan del proceso, queden en todo su vigor y fuerza, para
imponer la pena extraordinaria a los reos negativos, siendo un principio constante en el
derecho y conforme a la razén que ningun delito se puede castigar dos veces?

9. Pero supongamos que el tormento no es pena, sino una prueba y medio para descubrir
la verdad. Digo, que es una prueba no sélo sumamente falible, sino enteramente inutil para
el fin que se solicita, y una prueba tan desigual, que en ella el inocente siempre pierde y el
delincuente puede ganar: porque, o confiesa el inocente y es condenado, o niega después de
haber sufrido el tormento que no merecia, y sufre también una pena extraordinaria, que
tampoco merece; pero el delincuente tiene un caso favorable, que es cuando tiene
constancia para negar y se libra de la pena que merecia.

10. Es una prueba muy falible, porque como dice Quintiliano, mentira en el tormento el
que puede sufrir el dolor, y mentira también el que no lo puede sufrir. El facineroso robusto
(y regularmente lo son todos, o los mas) que tiene resistencia para sufrir el dolor, mirara la
muerte como mayor mal, y para evitarla negara el delito que ha cometido. El inocente débil,
que no puede sufrir el dolor, lo mirarda como mayor mal que la muerte, y para evitarlo
tomaré el camino mas corto, que es imputarse el delito que no ha cometido. Esto es muy



conforme a la natural condicién del hombre, a quien la naturaleza misma ensefia a escoger
entre dos males necesarios el menor, o el que le parece tal. Con mucha razon dice la
Bruyere, que el tormento es una invencion maravillosa y segura para perder a un inocente
débil y salvar a un facineroso robusto.

11. Se duda, dice S. Agustin, si uno ha cometido un delito y para saberlo se le pone al
tormento. Si es inocente, sufrird por un delito incierto una pena ciertisima, no porque se
sepa que ha cometido el delito; sino porque no se sabe que no lo ha cometido, y de esta
suerte la ignorancia del juez muchas veces es causa de la calamidad del inocente. Pero lo
mas intolerable y digno de llorarse con fuentes de lagrimas es, que atormentando el juez al
acusado por no quitarle la vida si era inocente, por la miseria de esta misma ignorancia
mata atormentado e inocente, a aquel mismo que atormento6 por no quitarle la vida si acaso
estaba inocente; porque si el que fue injustamente acusado, por no poder sufrir los
tormentos, escogiere la muerte, dira que cometid el delito que no ha cometido, y después de
condenado y muerto, aliin no sabe todavia el juez si condené a un inocente o a un culpable.

12. Es muy s6lido y muy convincente este razonamiento de San Agustin, para dejar de
conocer y confesar la gran falibilidad de la prueba del tormento; y de esta falibilidad
siguese necesariamente su inutilidad, pues todo medio por el cual no se consigue el fin para
que se establecid, debe reputarse por enteramente inutil, y en este caso esta el tormento. Asi
parece inferirse de las mismas leyes. El fin de éstas en establecerle, fue poder imponer al
reo la pena correspondiente, completando con su confesion la prueba que estaba
incompleta. Pero las mismas leyes declaran esta confesion sin ningun valor y efecto, puesto
que para que lo tenga requieren, precisamente, que se haya de ratificar fuera del tormento, y
si en la ratificacion niega el reo lo que afirmé en el tormento, debe ser absuelto segun la
ley. He aqui una contradiccion, solicitar la ley la confesion del reo para condenarle y no
darle fe a esta misma confesion.

13. D. Pedro de Castro dice, que el pedir la ratificacion fuera del tormento, no puede ser
por no dar fe a la confesion del reo, sino por puro favor que los legisladores han querido
hacerle. De suerte que mira esta providencia de la ley como un acto de supererogacion y de
pura misericordia. Pero yo creo que es un acto de rigurosa justicia, muy propio de la
equidad de los legisladores, y sin el cual seria notoriamente injusta la ley.

14. ;Coémo podia ocultarseles, conociendo la condicién del hombre y su natural
sensibilidad, que una confesion arrancada con violencia por medio de agudisimos dolores y
tormentos no podia tener toda la certeza que buscaban para completar la prueba? ;Cémo
podian ignorar, que el inocente débil estaba evidentemente, y casi con necesidad, expuesto
a ser victima de los dolores que no podia sufrir? Esto les obligd, no por misericordia, como
quiere D. Pedro de Castro, sino por rigurosa justicia a buscar en otra parte la certeza que no
hallaban en la confesion forzada, y creyeron hallarla en la ratificacion libre, por cuyo
motivo dieron a ésta la fe y crédito que negaron a la confesion; aungue en esto no deja de
haber también alguna contradiccion (tal es la naturaleza de la cosa), porque conociendo que
la confesion arrancada en el tormento no tiene fuerza, se vuelve a atormentar al reo si no
ratifica libremente lo que confesd. Pero al cabo siempre se verifica que la fe que se niega a
la confesion se da a la ratificacion, porque si un reo atormentado por segunda o tercera vez,
segun la calidad del delito, niega en las ratificaciones lo que habia confesado en el



tormento, debe ser absuelto, segln la ley, pues la imposicién de la pena extraordinaria se ha
introducido por la interpretacion de los autores y confirmado por el uso, aunque
novisimamente esta autorizado este uso entre los soldados por una ordenanza militar.

15. Pregunta D. Pedro de Castro, que ¢en qué ley consta que el pedirse la ratificacion es
por tenerse por ninguna fe la confesion? No era necesario que constara en ninguna ley
atendidas las razones que van expuestas. Sin embargo es muy facil responderle, que consta
no menos que de en leyes, que lo dicen con toda claridad. La una es la ley 4. tit. 30. Part. 1,
cuyas palabras son las siguientes: Y si entonces no reconociese el yerro (el reo) débele el
juzgador dar por inocente, porque la confesion que fue hecha en el tormento, si no fuere
confirmada después sin presion, no es valedera. La otra ley es la 5. tit. 13. Part. 3. que dice
asi: Por presion de tormentos o, de heridas, o por miedo de muerte, o de deshonra que
quieren hacer a los hombres, confiesan, a veces algunas cosas que de su grado no las
confesarian. Y por ello decimos, que la confesion que fuere hecha en alguna «destas»
maneras no debe valer ni perjudicar al que la hizo. Pero, si aquél que fue atormentado
reconociese después, por su llana voluntad y sin tormento, aquello mismo que confesé
cuando le hacian violencia, (...), valdra bien asi como si lo hubiese confesado sin presién
alguna. Dar fe de una cosa, y declararla al mismo tiempo invéalida para aquello mismo para
que se le da fe, es una contradiccién que no conciliara tan facilmente D. Pedro de Castro; y
asi es preciso que reconozca, o que estas leyes se contradicen, o que no dan crédito a la
confesion forzada en el tormento.

16. Tampoco es facil conciliar la ley de la tortura con el espiritu de otras leyes. Mandan
éstas a los jueces que cuando examinen a los reos, lo hagan por preguntas generales y
nunca por particulares o sugestivas. La razon que da la ley es: que tal pregunta directa no
seria buena, porque podria suceder que le daria ventaja para decir mentira. Si la pregunta de
un juez hecha sin violencia ni amenazas, solo por dirigirse a objeto determinado puede
inducir al reo a decir mentira, ¢cuanto mas podra y debera inducirle el rigor del tormento,
cuando se le da determinadamente para que confiese el delito que se le imputa? Y si los
dolores le pueden obligar a mentir contra si mismo, ¢cuanto mas podran obligarle a mentir
contra otro, cuando se le atormenta para que descubra complices? Si las preguntas
sugestivas estan prohibidas justamente por la ley, porque pueden inducir a decir mentira, el
tormento, que no solo puede inducir, sino también forzar a decirla, ¢por qué no se ha de
prohibir igualmente?

17. He dicho, que el tormento se da al reo determinadamente para que confiese el delito
que se le imputa. D. Pedro de Castro asegura, que el decir esto, es un manifiesto absurdo.
Pero la razon es clara. Si el reo confiesa, se libra luego del tormento; si niega, se le estrecha
todo cuanto se le puede estrechar: si habiendo confesado, niega en la ratificacion, se le
vuelve a atormentar hasta tercera vez, y aun cuando en todas las ratificaciones niegue lo
que confeso en el tormento, se le impone una pena extraordinaria, segun la costumbre
autorizada por la préactica, y en los militares por la ley. Esto supuesto ¢quién podra hacer
creer al reo que no se le atormenta precisamente para que confiese el delito?

18. El tormento se da, dice Castro, para saber la verdad del mismo delincuente acusado.
Es cierto que éste es el fin de la ley; pero el acusado, por las razones expuestas, debe estar
firmemente persuadido de que sélo se tendra por verdad su confesién, y de ningin modo su



negacion. De donde se infiere que, aun cuando el tormento no fuera sugestivo, como lo es
por su naturaleza, lo debe ser en la estimacidn del atormentado, y esto basta para inducirle a
decir mentira 'y, por consiguiente, basta también para ser prohibido, segun el espiritu de la

ley.

19. Es evidente, y las mismas leyes y los autores mas adictos al tormento lo confiesan,
que el miedo y el dolor pueden obligar a uno a imputarse un delito que no ha cometido;
puede, por consiguiente, peligrar, y en efecto ha peligrado innumerables veces, la inocencia
en el tormento; y esto sélo bastaba para abolirle, segun el espiritu de otras leyes, porque
mas santa cosa es (dice una de ellas) y mas derecha, no imponer al hombre la pena que
mereciese por yerro que hubiese hecho, que imponerla al que no la mereciese. Es verdad
que en la prueba mas autorizada y legal, cual es la de testigos, puede peligrar alguna vez la
inocencia, pues ya por malicia, ya por ignorancia, ya por otros motivos pueden deponer
falsamente. Pero hay la notable diferencia, que en la prueba de testigos puede suceder esto
por accidente; pero en la del tormento debe suceder por su misma naturaleza.

20. La razon es clara. La sensibilidad de todo hombre tiene sus limites, y el dolor puede
Ilegar a tal extremo que, ocupandola toda, no deje libertad al atormentado para escoger el
camino mas corto de librarse del dolor, que es la confesidn de lo que se quiere que confiese.
Entonces el inocente se confesara reo, entonces esta confesion es causada por la naturaleza
misma del dolor y por la constitucion del cuerpo humano, y es tan necesaria como es
necesario que el fuego queme, si se aplica. Los innumerables ejemplos que ofrecen todas
las naciones y edades de inocentes, que se confesaron reos por los dolores del tormento, son
otras tantas pruebas practicas de esta verdad.

21. Hay también otra diferencia entre la prueba de testigos u otra semejante, y la del
tormento, y es que, siendo absolutamente indispensable que haya algin medio de probar los
delitos para castigarlos, se deben conservar aquéllos que estan expuestos a menos
inconvenientes, por ser absolutamente necesarios para la conservacion de la sociedad, lo
que no se verifica del tormento, como se vera después. Lo mismo debe decirse de la
prision, que es absolutamente necesaria, porque si no se asegurasen los delincuentes, no se
podrian averiguar ni castigar los delitos.

22. Hemos visto ya, que el tormento no es oportuno para descubrir el delito propio, y
mucho menos el ajeno; porque un medio que por su naturaleza obliga o puede obligar a
mentir contra si mismo, mejor obligard a mentir contra otro, y, por consiguiente, tampoco
es oportuno para descubrir a los coémplices. Examinemos los otros motivos que suelen
darse.

23. Uno de ellos es la inconstancia y contradicciones en que suele caer el acusado en su
declaracion. Pero ;quién duda que la ignorancia, el temor de la pena, la incertidumbre del
juicio, la presencia misma del juez, son causas bastantes para hacer caer en contradiccion al
inocente igualmente que al reo? No sabes ti el miedo que causa presentarse delante del
juez, dice el siervo de Plauto. Un hombre inocente y honrado, que ve en peligro su honor y
su vida, y no sabe como ha de terminar, esta tanto y mas expuesto a caer en contradicciones
que un facineroso que pretende ocultar su delito. No es pues bastante motivo la
contradiccidn, para hacer sufrir a un hombre la gravisima pena del tormento.



24. Otro motivo de la tortura es la purgacion de la infamia. Un hombre infamado se cree
que no puede decir la verdad por la nota 0 mancha que tiene por la infamia, y para quitarle
esta mancha o embarazo se le somete al tormento, a la manera que los metales se ponen al
fuego en el crisol para separar de ellos los cuerpos extrafios y dejarlos puros. Pero a la
verdad no es facil comprender como una sensacion material, cual es el dolor, puede borrar
una relacién moral que consiste en mera opinion, cual es la infamia. Ademas de que la
tortura misma acarrea una infamia verdadera al que la padece, y asi viene a ser el tormento
un crisol en que se purga la infamia con la misma infamia.

25. Tampoco se da crédito a la declaracion del siervo si no es atormentado. La razon que
da la ley es, porque los siervos son como hombres desesperados por la servidumbre en que
estan, y debe todo hombre sospechar que diran de ligero mentira. Si la opresion de la
servidumbre causa desesperacion en el siervo, y por esto no se le cree, ¢cuanto mayor sera
la desesperacion que causen los agudos dolores del tormento, y cuanto menos crédito por
consiguiente se debera dar a semejantes confesiones? Lo mas curioso es que, no dandose
crédito a la declaracion libre del siervo, tampoco se da a la que hizo en el tormento si
después no se ratifica libremente fuera de él, y he aqui otra contradiccion.

26. Ultimamente se da el tormento para descubrir si el reo ha cometido otros delitos que
aquéllos de que es acusado. Esto es lo mismo que decir que, porque ha cometido un delito,
puede haber cometido otros, y porque es posible que los haya cometido, para salir de la
duda, se recurre a un medio tan incierto como terrible y doloroso.

27. Pero las leyes y el uso constante de los tribunales eclesiasticos y seculares de
muchas naciones han autorizado y autorizan el tormento. Es por consiguiente, dicen sus
patrones, una temeridad el impugnarle, es tachar de injustas a las leyes y a los legisladores,
es faltarles temerariamente al debido respeto.

28. Por estas mismas razones era preciso defender los desafios, y hacer una apologia de
las pruebas de agua y fuego usadas con el nombre de purgaciones vulgares en otros
tiempos. Autorizados estuvieron los desafios por las leyes de muchas naciones; autorizadas
estuvieron las purgaciones vulgares, llamadas juicios de Dios, con ritos publicos, como son
exorcismos, oraciones, bendiciones, y lo que es méas, con una misa compuesta
determinadamente para este fin con el nombre de Missa judicii, que se celebraba con toda
solemnidad antes de hacer las pruebas. Frecuentadas fueron éstas por espacio de algunos
siglos por naciones enteras, con aprobacién de hombres piadosos, de Cuerpos enteros de
Prelados eclesiasticos, y aun de algin Concilio. Sin embargo de todo esto, la Iglesia
condend posteriormente estas pruebas, declarandolas supersticiosas y propias solo para
tentar a Dios, mas no para descubrir la verdad. Y ésta si que es una prueba verdadera, de
gue el argumento para aprobar o reprobar alguna cosa, tomado del uso de muchos, aunque
sean grupos y naciones enteras, y aunque esté autorizado por algunas leyes, no es siempre
tan sélido ni tan convincente como piensan algunos.

29. Las leyes humanas y los usos de los hombres estan por su naturaleza expuestos al
engafio y al error. Los legisladores, cuando establecen las leyes, tienen que acomodarse a
las circunstancias del tiempo, del lugar, de las personas y de las costumbres, y el imperio y



fuerza de éstas, cuando estdn muy arraigadas, suele ser a veces tan grande, que no tienen
arbitrio los legisladores para dejar de condescender con lo que prohibirian sin dificultad en
otras circunstancias. La poca ilustracion de un siglo hace también que pasen por buenas y
verdaderas ciertas opiniones generalmente admitidas, aunque en realidad no lo sean. Para
que una ley no pueda llamarse con verdad injusta, basta que cuando se establecio se hubiese
creido Util y conveniente, segun el tiempo y circunstancias en que se hizo. Pero si después,
o0 por la mudanza de costumbres, o por la mayor ilustracion, o por otros motivos se conoce
el error y los inconvenientes, el advertirlo y manifestarlo, no es combatir las leyes, como
dice Don Pedro de Castro, para hacer odioso a su competidor, no es tacharlas de injustas, ni
es faltar al debido respeto a los legisladores. Desear que las leyes sean mas perfectas no es
ultrajarlas.

30. Ademas de que la tortura no esta tan autorizada por nuestras leyes como
vulgarmente se cree. Ni en el Fuero Viejo de Castilla, ni en el Fuero Real, ni en el
Ordenamiento de Alcala se hace mencion alguna del tormento, el cual se introdujo con las
leyes de las Partidas; no siendo extrafio que en éstas se hubiese adoptado porque se tomaron
del Derecho Romano, de las Decretales, y de las opiniones de los Doctores que corrian en
el siglo decimotercero, en gque se formé dicha coleccion. La cual consta, que no se
promulgé con autoridad puablica, y sus leyes no fueron reputadas por tales ni tuvieron
fuerza ni autoridad alguna, hasta que el Rey D. Alonso XI, en las Cortes que celebro en
Alcala de Henares en la era de 1386 (afio 1348), mando en una ley del Ordenamiento de
Alcald, que todas las causas civiles y criminales se determinasen por dicho Ordenamiento
en primer lugar, después por el Fuero Real y por los demas Fueros particulares, y en los
casos que no se pudiesen decidir, ni por el Ordenamiento ni por los Fueros, se observase lo
determinado por las leyes de las Partidas. Estas fueron publicadas también después por D.
Enrigue 11, en las Cortes de Toro de 1369; pero revalidando la ley citada del Ordenamiento
de Alcala, el cual se volvié a renovar por una pragmatica de D. Juan el Il, de 8 de Febrero
de 1427. No se que posteriormente haya habido ley alguna que revoque estas disposiciones;
por el contrario, consta que la citada ley del Ordenamiento de Alcala se repitio a la letra en
la Nueva Recopilacion, y es la ley 3. tit. lib. 2.

31. La expresada ley del Ordenamiento de Alcala, no permite dudar que las de Partida
no tuvieron autoridad publica y legitima hasta que se la dio el Rey D. Alonso «el Onceno».
Pero antes de su reinado se habian empezado a introducir ya privadamente por el uso, a la
manera quo suele usarse en los tribunales, las leyes extrafias y las opiniones de los autores
en las decisiones de las causas. Infiérese esto claramente de las leyes 42 y 144 del Estilo, en
las cuales se dice que los casos de que en ellas se trata se deben decidir por las leyes de las
Partidas.

32. A algunos parecera, tal vez, una contradiccion decir que las leyes del Estilo mandan
la observancia de las de las Partidas, y asegurar, al mismo tiempo, que éstas se introdujeron
privadamente y sin autoridad legitima. Pero no hallaran ninguna contradiccion los que
saben que la coleccion de las leyes del Estilo es obra de un hombre privado, y no de algin
legislador, como equivocadamente creyd, y pretendio persuadir D. Christobal de Paz en sus
Comentarios a dichas leyes, haciendo autores de ellas al Rey D. Alonso el Sabio, a su hijo
D Sancho, a D. Fernando 1V, y a la Reina Dofia Maria su madre, fundado en las leyes 4, y



198 del mismo Estilo, que bien entendidas, como otras varias de la propia coleccion, antes
prueban lo contrario.

33. Es cierto que esta coleccion se hizo en tiempo de la Reina Dofia Maria, como se
infiere claramente de la ley 39; pero fue hecha por algln Letrado préactico, que recogio los
estilos y observancias de su tiempo y de los anteriores, mezclandolas con leyes propias y
extrafias y con doctrinas de autores privados.

Se puede decir que era una obra en su origen semejante en cierto modo y por su término
a la Practica que hoy tenemos de Paz, y la Curia Filipica de Bolafos. Para convencerse de
esto no es menester mas que leer la misma coleccion. En ella se alegan indistintamente los
estilos y observancias, las leyes de las Partidas, las del Fuero Juzgo, las Romanas, las
Decretales, las opiniones de varios autores privados, como son la Glosa, Hugucio, Zamora
y la obra de Durando titulada Speculum juris.

34. Entre otras varias leyes que se podian citar en comprobacién de esto, la 60 dice: Y si
no es sabido con verdad aquél que lo matd, o que le hirid, entonces el amenazador sera
sometido a tormento... Mas segun se dice en el Speculum juris, el amenazador, si suele
cometer tales hechos, 0 no se puede saber que lo hizo, entonces sera tenido autor. La ley
192 dice: otrosi, como quiera que el que tiene la cosa no ha de decir el titulo de su posesion,
sino en demanda... segun dice la ley Cogi, de Petitione hereditatis, Cod... y «desta» manera
es anotado en la Decretal Si diligenti: y esto asi lo entendié Maestre Fernando de Zamora.
¢Quién podra dejar de conocer, que este lenguaje y estilo es tan propio de un Compilador,
como ajeno y nada correspondiente a un Principe que establece y dicta leyes a sus pueblos?
No debe pues deducirse argumento alguno a favor de la legitimidad de la tortura, de que se
haga mencidn de ella, como efectivamente se hace en varias leyes del Estilo.

35. De todo lo dicho resulta, que el tormento no se establecid en Esparia ni a peticion de
las Cortes, ni por pragmatica sancidn, ni en otra forma solemne y juridica; sino sélo
indirectamente por la introduccion de las leyes de Partida, apoyada después con la
aprobacién que el Rey D. Alonso XI, les dio en general. Pero habiéndose restringido esta
aprobacién a aquellos casos que no se pudiesen decidir por el Ordenamiento y por los
Fueros, y siendo cierto, por otra parte, que antes de esta aprobacion habia leyes que
determinaban el modo de hacer las probanzas, y se decidian las causas criminales sin el uso
del tormento, es claro que las leyes de las Partidas que lo establecen, no pudieron ni
debieron comprenderse en la aprobacion del Rey D. Alonso, que es la que dio fuerza de ley
a las de esta coleccion para ciertos casos.

36. Sin embargo, a la sombra de esta aprobacién cobraron autoridad indistintamente
todas las leyes de las Partidas, a lo que contribuirian sin duda las opiniones de los autores,
que siempre han tenido mucha fuerza en los tribunales, y también el orden, claridad,
método y buen estilo en que estan escritas dichas leyes. Con ellas, por estar en lengua
vulgar, se hicieron familiares al mismo tiempo las méximas del Derecho Romano y se
facilité su adopcion en Espafia. De todo lo cual fue una consecuencia introducirse en los
juicios el uso de la tortura, y la préctica de darla en los tribunales. Al legislador pertenece
decidir si esta introduccion fue legal o no, y, en caso de serlo, si atendida la naturaleza y
efectos del tormento es conveniente confirmar su préctica o abolirla.



37. Pero a pesar de todos los inconvenientes de la tortura, prosiguen sus defensores, ella
es el freno de las atrocidades, es un dique poderoso que, si se rompe, se inundara de males
la replblica; y asi es un medio absolutamente necesario para averiguar los delitos, para
contenerlos y para castigarlos. Los que discurren de esta suerte, es menester que vean cémo
han de salvar de una injusticia e iniquidad notoria las leyes que eximen del tormento en los
delitos comunes a los nobles y otras clases de personas.

38. ¢Por ventura los privilegios de la nobleza, por grandes que sean, han de ser tanto,
que para conservarlos se ha de conceder la impunidad de los delitos a una clase tan
considerable y tan numerosa del Estado? ¢No tiene la sociedad igual derecho a ser libertada
de los perjuicios del noble, que de los del plebeyo? Y si los delitos de los nobles pueden
averiguarse y castigarse sin el tormento, ¢por qué no podran averiguarse también los de los
demas hombres? Los Romanos mismos, de quienes se tomo la tortura, sélo la usaban en sus
buenos tiempos con los esclavos, a quienes tenian quitado todo derecho de personalidad,
reputandolos como muebles 0 como bestias, pero nunca en los ciudadanos Romanos. Luego
el tormento no es un medio necesario para averiguar y castigar los delitos, como pretenden
sus defensores.

39 ¢Que necesidad es ésta tan intolerable, dice el docto y piadoso Luis Vives, de una
cosa que no es Util, y que se puede quitar sin dafio de la republica? ;Cémo viven si no
tantas gentes, aunque tenidas por barbaras de los Griegos y Latinos, las cuales miran como
una cosa fiera e inhumana atormentara un hombre que no esta convencido de un delito?
¢Como viven puedo yo decir ahora, con mas razon que Vives, tantas gentes y naciones, no
ya barbaras, sino cultas y muy ilustradas sin el tan decantado remedio de la tortura?

40. Nunca fue admitida en Inglaterra. Ha sido abolida en el Imperio de Rusia, en Suecia,
en Prusia, en Ginebra. Finalmente Luis XVI, Rey Cristianisimo de Francia, convencido por
las reflexiones y experiencias de sus Magistrados de que en la tortura hay mas rigor que
proporcion para descubrir la verdad, la abolio en sus Estados por una declaracion de 24 de
Agosto de 1780, registrada en el Parlamento el 5 de Setiembre del propio afio. Aun antes de
esta declaracion no se usaba el tormento en Francia entre los soldados. Nuestras leyes
militares, dice Mr. Letrosne, no han admitido el tormento. Es cosa singular, que unas leyes
hechas para hombres acostumbrados al rigor y austeridad de la disciplina militar sean
menos duras, que las que se han hecho para los ciudadanos y cuya ejecucion esta confiada a
los Magistrados. Pero la causa de esta singularidad consiste, acaso, en que las leyes
militares son mas nuevas; y ésta es también sin duda la razén por que la cuestion
preparatoria esta absolutamente prohibida por las leyes que el Rey ha dado a Cércega. En
Espafia mismo se usa ya muy pocas veces en los tribunales; y no estamos ya, gracias a
Dios, en tiempo de que se aprecie tan poco la vida del hombre, que aunque muera del
tormento, o se le destroce un brazo u otro miembro del cuerpo, no se haga aprecio de ello,
como refiere Bovadilla haber sucedido en su tiempo en la Sala de Corte, alegando estos
casos practicos en comprobacién de la opinion coman, pero inhumana y cruel, de que,
dandose el tormento juridicamente, aungue el reo muera o salga lisiado él, no puede ni debe
el juez ser calumniado por ello.



41. Para confirmar esta barbara doctrina, cita Bovadilla la ley 16. tit. 9. Part. 7, que no
dice tal cosa. Esta ley, que esta en el titulo de las «Deshonras», en el cual se trata de la pena
en que incurre el que injuria o deshonra a otro, y la accion que contra él corresponde al
deshonrado, dice, que si un juez, con causa legitima aprobada por el Derecho, pusiere a
alguno en el tormento, no le injuria ni deshonra, y por consiguiente no corresponde al
atormentado accion ninguna por esta razén contra el juez. Las palabras de la ley citadas por
el mismo Bovadilla son las siguientes: Otrosi decimos, que si el juzgador se metiese algun
hombre a tormento por razén de algun yerro que hubiese hecho, para saber la verdad, o por
otra razén cualquiera que lo pudiese hacer con derecho, por las heridas que le hiciese en tal
manera como ésta, no se puede por ello Ilamar deshonrado, ni debe ser hecha reparacion.

42. No sé como pueda probarse con esta ley la opinidn referida; y aun cuando en las
palabras hubiese alguna ambiguiedad que pudiera dar motivo a la interpretacion, la excluye
absolutamente otra ley de la misma Partida, que expresamente dice, que cuando algunos
fueren atormentados, las heridas sean curadas, que no mueran por ello, ni queden lisiados.

43. Por aqui se puede ver con cuénta facilidad se fundan opiniones comunes, aunque
sean perniciosas y contrarias a las mismas leyes, torciendo violentamente sus palabras, o
sacando de ellas ilaciones falsas y voluntarias. También se ve otro grave dafio que debe
resultar de la tortura, particularmente si se usa con frecuencia, que es endurecer los animos
de los jueces y hacerlos crueles y sanguinarios, traspasando las mismas leyes.

44. Diga ahora D. Pedro de Castro: Gracias a Dios, que ni los discursos del Padre Spé,
ni las Paradojas del Reverendisimo Feijoo, ni la disertacion del Dr Acevedo han podido
romper el freno de las atrocidades: la ley, digo, de la tortura en esta Monarquia, que no
tiene que envidiar a ninguna otra en ciencia, ni piedad, ni amor a su Soberano, todo lo cual
falta adonde se ama la falsa libertad. Yo le diré que es verdad, que esta Monarquia no tiene
que envidiar a ninguna otra, ni ciencia, ni piedad, ni amor a su Soberano; pero que, por lo
mismo, debemos creer que no faltaran en ella Magistrados sabios y piadosos, que hagan ver
a nuestro Soberano la crueldad juntamente con la inutilidad del tormento. Yo le diré que,
por lo mismo, debemos esperar que el piadoso y benéfico Carlos 111, convencido por las
reflexiones y experiencia de sus Magistrados, a imitacion del Monarca Francés abolira
también en su Monarquia el tormento y querra sefialar su dichoso Reinado con este nuevo
acto de humanidad. Yo le dire, que es cierto, que en donde se ama la falsa libertad no hay
verdadera ciencia, no hay piedad, no hay amor al Soberano; pero que seria una muy grande
temeridad el decir, que en las naciones expresadas, porque se ha abolido el tormento, se
ama la falsa libertad, y no hay por consiguiente en ellas, ni ciencia, ni piedad, ni amor a los
Soberanos.

45. Diga D. Pedro de Castro, que argir que se puede vivir sin el uso del tormento,
porque sin él han vivido y viven muchas gentes, es un argumento indigno de la sabiduria de
Luis Vives, y que en esta ocasion habld con los Barbaros. Yo le diré que mas barbaridad...
Pero se fastidia ya el &nimo de tratar un asunto tan triste y desagradable, y para concluirle,
y dar fin a este Discurso, quiero oponer a las maximas de un Sacerdote severo, el humano y
enérgico razonamiento de un sabio y elocuente Magistrado de Francia.



46. Un espectaculo horrendo (dice Mr. Servant Fiscal del Parlamento de Grenoble) se
presenta de repente a mi vista. Cansado ya el juez de preguntar con palabras, quiere
preguntar con suplicios. Impaciente en sus averiguaciones, e irritado acaso con su
inutilidad, hace traer cordeles, cadenas, palancas y todos los fatales instrumentos
inventados para excitar el dolor. Un verdugo infame viene a mezclarse en las augustas
funciones de la Magistratura, y acaba por la violencia un interrogatorio que comenzo por la
libertad. Dulce Filosofia, ti que s6lo buscas la verdad con la atencién y con la paciencia,
¢creerias que en tu siglo se empleasen tales instrumentos para descubrirla? ¢Es cierto, que
nuestras leyes aprueban este método increible, y que el uso lo ha consagrado? Y después de
esto ¢podremos echar en cara a los Antiguos sus circos y sus gladiadores? ;Nos
atreveremos a reprender a nuestros padres sus pruebas de agua y fuego? jAy! Antes que
entregar la miserable victima del acusado en las manos del verdugo, hagamosle combatir en
la arena; al menos tendra la libertad de defenderse. Arrojémosle antes en medio de las
voraces llamas, tendra al menos la esperanza de libertarse de ellas con la huida o por otra
casualidad. jQué crueles y qué insensatos que somos! ;Queremaos oir por ventura los
gemidos de los infelices? jAh! Puédese sin duda ordenar el tormento. Pero si es la verdad la
que buscamos ¢creemos acaso encontrarla por medio de la turbacion y del dolor? ;Quién
hay de vosotros, que no haya experimentado el dolor? ;Qué hombre ignora la terrible
impresion que hace sobre un ser, a quien la sensibilidad ha hecho tan débil? EI hombre que
padece, ya no se parece a si mismo: llora como un nifio, se agita como un furioso, llama a
su socorro toda la naturaleza entera; su débil inteligencia participa bien presto de la
conmocidn de sus sentidos, y se aumenta tambien por la imaginacion; sus ideas no estan
menos alteradas que su semblante; todas sus facultades, ya activas, ya abatidas se agitan y
se rinden sucesivamente, y en esta convulsion general de su ser nada hay constante, sino el
violento deseo de hacer cesar el dolor. Juntad todas las iniquidades méas enormes,
amontonad todos los delitos mas atroces, y perseguid a un hombre con el dolor; él se
cubrira bien presto con la infamia de todos, si cree hallar un asilo en su confesion. EI mayor
delito para nuestra naturaleza es el padecer, y la muerte misma no seria tan terrible si no la
precediera el dolor.

47.* Sé muy bien todo lo que se debe a las costumbres antiguas; yo ahogaria aqui todos
los clamores de mi corazdn; desconfiaria sobre todo de la incertidumbre de mi juicio, si no
viera, que los mejores Gobiernos, que los pueblos mas sabios, proscriben sin recelo la
tortura, y la insultan entre nosotros como en su ultimo asilo. Nuestros mas grandes
hombres, nuestros mayores ingenios, la han denunciado al tribunal de la razon,
combatiéndola y afeandola anticipadamente en sus escritos. Yo creo honrarme mucho en
mezclar mi voz con las suyas, y en dar publicamente un testimonio favorable al Género
Humano; y si la supersticion del uso me suscitare algun censor, la humanidad, que me
aplaude interiormente, me consolara entre las murmuraciones de la preocupacion.

FIN



Sumese como voluntario o donante , para promover el crecimiento y la difusion de la
Biblioteca Virtual Universal.

Si se advierte algun tipo de error, o desea realizar alguna sugerencia le solicitamos visite el
siguiente enlace.



http://www.biblioteca.org.ar/voluntariosform.htm
http://www.biblioteca.org.ar/donac.htm
http://www.biblioteca.org.ar/
http://www.biblioteca.org.ar/comentario/

